

طبعة جديدة محققة





العسنوان: كفاح دين .

المؤلمة الشيخ/ محمد الغزالي .

اشسراف عام: داليا محمد إبراهيم.

تاريخ النشر: يناير 2005م.

رقـــم الإيداع: 1671 /2004

الترقيم الدولي: ISBN 977-14-2587-0

الإدارة العامة للنشير: 21 ش أحمد عرابي ـ المهندسين ـ الجيزة ت: 21 مبابة عند (02) عند (02) عند (02) عند (03) عن

المطابع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة ـ مدينة السادس من أكتوبر (02) 8330296 (02) ـ فـــاكس: 8330287 (02) press@nahdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى - الفجالة - القساهسرة. القساهسرة - من ب : 96 الفجالسة - القساهسرة (02) = 15903395 (02) مناكس: 5903395 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجانى: sales @nahdetmisr.com

مركزالتوزيع بالإسكندرية: 408 طسريسق الحريسة (رشسدى)

ت: 9330569 (03) 5230569 مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السسلام عسارف ت: 2259675 (050)

www.nahdetmisr.com www.enahda.com موقع الشركة على الإنترنت: موقع البيسع على الإنترنت:

لللضافة المصر للطباعة والنشر والتوزيع السها أحد محد إبراهم سنة 1938

> احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتباب / CD) وتمتع بأفسضل الخسد مسات عسبسر مسوقع البسيع www.enahda.com

جميع الحقوق محفوظة @ لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جرزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

# بسم لله الرحمن الرحيم

### مقدمة الطبعة الخامسة

منذ بضع وثلاثين سنة صدر هذا الكتاب ، وشق طريقه في زحام الحياة ، وظهرت منه سراً وعلناً طبعات شتّى في أقطار العالم الإسلامي . .

ويجدر بى أن أذكر حقيقة تتصل بالطبعة الأولى منه ، فقد أخبرنى الناشر أن المفتى الأكبر لفلسطين \_ سماحة الحاج محمد أمين الحسينى \_ أمر بشراء ألف نسخة وكلَّف «اللجنة العربية لإنقاذ فلسطين» بإهدائها إلى من ترى . .

وذهبتُ إلى المفتى المجاهد لأشكره فقال لى: إنك كشفت المحور الذى يدور عليه الاستعمار العالمي، وعرّيته من ألبسة الزور التي يستخفى فيها، وفضحت وسائله وسماسرته وأهدافه..

وقد سبقك جمال الدين الأفغاني إلى تقرير هذه الحقيقة عندما قال: إنَّ الغرب لا يزال ينظر إلى الشرق الإسلامي بعين «بطرس الناسك» ، وسريرته السوداء!! وهي كلمة حق تحتاج إلى الشرح وقد قمت به . .

ولم يطل فى القاهرة بقاء القائد الإسلامى لثورة فلسطين! سرعان ماجُرحت كبرياؤه وأحرجت مكانته \_ بدسائس سوف نكشفها يوماً \_ فذهب إلى لبنان ليموت مستوحشاً مهزوماً ، ولتتحول قضية فلسطين إلى ثورة علمانية مبتوتة الصلة بالإسلام . .

وفى تلك الأيام ثارت قبرص على إنجلترا لتتحرر من سلطانها ، وتتولى قيادة ثورتها «الأسقف مكاريوس» ولاعجب فهو الوجه الدينى للتمرد اليونانى ، ولم ير العرب بأساً في الاعتراف به والتنويه بزعامته ، بل لقد جاء القاهرة وزار الأزهر!!

قلتُ في نفسى: لماذا رُفض الوجه الإسلامي للثورة الفلسطينية ، وقُبِلَ الوجه الديني للثورة القبرصية؟؟ إن للعلمانيين العرب منطقاً عجباً . .

ومضت الأيام، وانقسمت قبرص، بعد ما شعر المسلمون فيها بالغُبن، وظل الفلسطينيون إلى يوم الناس هذا يتصببون عرقاً في كفاح يائس! تُرى هل أفادتهم العلمانية شيئاً؟



إنَّ إسرائيل تنمو ، وحلفاءها يزدادون ضراوة! ولن يُرزق عرب فلسطين سهماً من نصر إلا إذا عادوا إلى دينهم ظاهراً وباطناً ، إنَّ النصر يبعد عن المسلمين قدر مايبعدون عن دينهم!

وليس المهم أن تعود عمامة المفتى! إنما المهم أن يعود فؤاده وبصيرته ، المهم أن نستند إلى الله ونحن نقاتل عدوه وعدونا . .

بعد عشرات السنين من صدور هذا الكتاب أرى أنَّ اختلاف اللَّيل والنهار يؤيد التجارب التي ذكرها ، والحوادث التي ساقها ، والمبادئ التي أكدها .

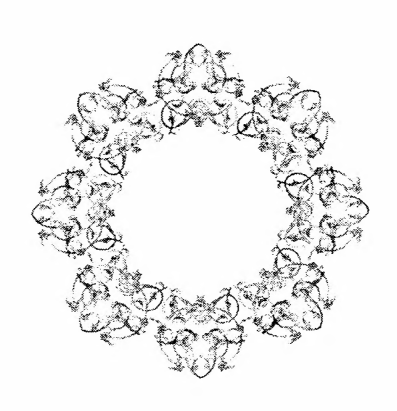
إننا لانطغى وإنما نحارب الطغيان.

إننا نحتفظ بحقنا في الحياة ، ونكافح من يريد حرماننا منه!

أهذا كثير؟ هذا هو كفاح دين . !! دين يريد البقاء ويريد له خصومه الفناء ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ (١١٠) وَإِنْ أَدْرِى لَعَلَّهُ فَتْنَةٌ لَّكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينَ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ (١١٠) وَإِنْ أَدْرِى لَعَلَّهُ فَتْنَةٌ لَّكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينَ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ (١١٢) ﴾ (١)

\* \* \*

معسر ولغزولي



<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١١٠ ـ ١١٢

# بسلمالة

#### مقدمة الطبعة الرابعة

أليس عجيباً أن يظل الغرب \_ مع تفوقه العلمى الظاهر \_ صريع أحقاد قديمة وأفكار بالية ، وأحكام يرسلها على الناس إرسالاً لا يضبطها عقل ، ولايزنها ضمير؟؟ إنه مازال يخاصمنا دون وعى .

إنه ما فكر قط في تصحيح علاقتنا به على أسس كريمة نقية .

إنه يتابع \_ في حماقة \_ سلوك الأسلاف في العصور الوسطى ، فما يعمل إلا طالباً لثأر مزعوم ، أو متحركاً بترة يتخيلها!!

ومن ثُمَّ تبرز في سياسته ضغائن صليبية مفتعَلة لاتحتاج رؤيتها إلى بصر حديد، فهي بادية كالحة تقطر سمًا على الإسلام وأهله، وعلى العروبة وجنسها . .!!

إنَّ هذه السياسة تتخذ من الإنسان النبيل «عيسى بن مريم» تكأة تعتمد عليها ، وتتذرع بها إلى فعل الكثير .

وهى بهذه الشارة المجلوبة تحاول \_ مستميتة \_ محق التراث الدينى لرجل من إخوة عيسى . ومن أجل شركائه في شرح الحق ، وهداية الخلق ، ومكافحة الباطل ، وإفاضة نعمة الله على جميع عباده ، ألا وهو «محمد بن عبدالله» على جميع عباده ، ألا وهو «محمد بن عبدالله»

النبى العربى الكبير، وصاحب الرسالة التى أنارت العالَم بعد ظلمة، وآنسته بعد وحشة، وبذرت فى كتابها بمعالم وحشة، وبذرت فى كتابها بمعالم الوحى الإلهى الذى آخى بين النبيين، وسوَّى بين الأم، ونوَّه بقيمة الفطرة، ومكانة العقل، وعظمة الكون، واستخلاف الله للإنسانية فيه.

لقد طلع الاستعمار على العالم بنية مغشوشة ووجه مشئوم، ورمانا \_ نحن المسلمين \_ بأوزاره الثقال .

وهاقد مرت سنون طوال والجهود دائبة لمحو عاره وغسل آثاره.

وقد وصلنا اليوم لمرحلة عظيمة نحو الخلاص منه.

وفى أقطار شتَّى من الشرق الأوسط والأدنى ، نسمع أصداء متجاوبة تتحدث عن العروبة ويقظتها وآمالها وحقوقها ، كما نرى المد الاستعمارى ينحسر عن بقاع شتَّى ظل بها أمداً .

إنها حركة ناجحة ، وإن زحف الأحرار ليأخذ طريقه إلى الأمام .

وإعزاز العروبة من شعائر الإسلام.

وروى الترمذي عن عثمان بن عفان قال: قال رسول الله عليه الله على العرب للم يدخل في شَفَاعتى وَلم تنله مَودَّتى».

فما من مسلم إلا وله من دينه دوافع تجعله \_ ولو كان هندياً أو فارسياً أو تركياً \_ يحب العروبة ويحمى بيضتها ويصون حماها .

والعربي المسيحي ، لن يكره جنسه مادام مستقيماً مع طبيعته!

بل هو لم يكره محمداً على أو يضيق بأتباعه . إنه يؤمن بعبقريته إن لم يؤمن برسالته . وهو يتغنى بأمجاد قومه ودعائم حضارتهم إن لم يشركهم في صلاة ، أو يصدقهم في اعتقاد . .!!

وهنا يتدخل الاستعمار، أو من هنا حاول بَثَّ مكايده، وتأمين مآربه، وإشباع ضغائنه. !! إنه من أمد بعيد يرتب الأمور على النحو الذي يشتهي، ويحفر المسايل كي تجرى الأفكار والمشاعر إلى الغايات التي حدَّها وداخل الشطآن التي أعدها!!

ومايبغى؟ يبغى القضاء على الإسلام!

وفي سبيل القضاء عليه يجب أن تموت العروبة.

فإذا قدِّرت له أو لها حياة ، فيجب أن يتدخل ليجعل الدين عنواناً بلا موضوع وليجعل العروبة جسماً بلا روح .

\*\*\*

والحق أنَّ طَهور القومية العربية \_ مع تحفظنا على هذه النزعة \_ وانتصارها في أكثر



من ميدان ، كان مباغتة متعبة للاستعمار ، وعنصراً مربكاً لخططه . فهى فى ناحية الشكل عنوان لاينبغى أن يخيف . لكنها من ناحية الموضوع قد تقوم على موادة الإسلام ومواصلة أهله . وهذا مايغتاظ منه ، وينتصب لمخاصمته ، إنه يكره العروبة لأنه يكره الإسلام .

وهو لم يتوان في حربها أو يدخر وسعاً في تقليب الأمور لها .

ومن الكذب على الله وعلى الناس، الزعم بأنَّ الاستعمار لم يكن مدفوعاً في هذه العداوة بأسباب دينية يخفيها حيناً ويبديها حيناً أخر، وفق الظروف التي تعرض له!

وأنا رجل عربى الجنس أدين بالإسلام.

وهناك نصارى عرب لايوافقونني في معتقدي .

وأعرف أن القومية العربية تشملني وتشملهم، وأن دائرتها تجمعني وإياهم في نطاق واحد.

وماذا في ذلك؟ وأى ضير على أو عليهم؟

ليبقوا على دينهم ولأبق على ديني!

لكن الاستعمار يرفض هذا ويغتاظ له كما قلنا!

إنه يريد القضاء على الإسلام، وإيصاد الأبواب أمام معتنقيه.

وهو لو أبقى العروبة العامة ، وبقى معها إسلام عربى ومسيحية عربية ، فإنَّ أمنيته الأثمة في الفتك بهذا الدين لم تتحقق .

فلابد إذن من القضاء على هذه العروبة ، حتى لو كلَّف العرب المسيحيين أن يتخلوا عن جنسيتهم ويبرأوا من دمهم ، ويفصموا الأواصر بينهم وبين ماضيهم وحاضرهم! وهم \_ في نظره \_ فاعلون .!

وقد أوعز الاستعمار إلى زبانيته كى يدفعوا بالأوضاع العلمية والاجتماعية والسياسية إلى هذا المصير، وأدار مؤامراته فى وادى النيل، وفى أقطار المغرب، وفى ربوع الشام لبلوغ هذا الهدف الخسيس.

ووقع في أحابيله جم غفير من المسلمين والنصاري .

بَيْدَ أَنَّ الأقدار الطيبة لا تزال معنا ﴿ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافرُونَ ﴾ (١) .

ولست أحب أن أخدع أحداً ، ولا الخداع من شيمي .

إنى أحب العروبة وأعمل على إنجاح قضاياها وإنصاف أهلها وتقدير رجالها لأننى مسلم .

واستمساكى بدينى لايعنى أبداً أن أحرم مواطنى العربى \_ أيّاً كان دينه \_ حقوق الوفاء والبر والمودّة الواجبة له .

وأريد منه أن يعاملني بهذه القاعدة لايعدوها ولا يزيد عليها.

أما أن يُقال: دع دينك فقد أصبح الكل عرباً. فهذا هو اللَّغو السخيف.

أو هذا مايود الاستعمار أن تنتهى الأمور إليه . حتى لا يكون إسلام ولا قرآن! وقد ألَّفتُ هذا الكتاب لأنقِّى الجو العربي من هذه النزعات .

ولأقطع الطريق على ما تجيش به نفوس المستعمرين من وساوس.

ولأنصف ديناً تلح اللَّيالي على النّيل من قداسته .

ولألقى أضواء على الأمشاج الهائلة التي تطفح بها دنيانا بعد مابلونا فنوناً لا تُحصَى من الغزو الثقافي الجلي منه والخفي .

بل بعد ما أفلح هذا الغزو في خلق أشباح متحركة تعمل لحسابه، وهي تدرى أو لاتدرى!

قلت: إنَّ ظهور القومية العربية ، وتسلمها زمام الأمر في مصر وسوريا ، وتردد صداها في كل فج كان مفاجئة بعيدة الأثر في السياسة العالمية من ناحية ، وفي الأوضاع المحلية لدينا من ناحية أخرى .

ذلك أنه مسح \_ بين عشية وضحاها \_ كل ما أثاره الاستعمار من نعرات إقليمية ضيِّقة .

وأنه أخرس المتهجمين على اللُّغة العربية وآدابها ، ورَدَّ إليها الحياة في عالَم التجارة والمال ، وفي أنحاء المجتمع والدولة .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٢



وأنه أنعش مقوماتنا الخاصة ، وتاريخنا وكياننا المادى الأدبى ، واستعاد ماسرقه الاستعمار من هذه الأمجاد .

وشيء أخر أقوله:

إنَّ هذه القومية العربية ستحرر الكنيسة الشرقية من تأثرات التوجيه الغربي المشوب. وتمكِّن المسلمين \_ كذلك \_ أن يعملوا بدينهم ، وأن يحيوا وفق نظمه ، وأن يعيدوا

إليه المكانة التي اجتهد الاستعمار في إسقاطها ، أو التي خلق أجيالاً لاتعترف بها .

إنما تنطلق العروبة إلى غايتها الرفيعة برجالها الأصلاء، ورجالها الفاقهين لحقيقتها المتجاوبين مع طبيعتها. اللابسين إشاراتها عن صدق واقتناع.

ونحن قد يتملكنا الضحك الساخر حين نجد في موكب العروبة نفراً من الناس يزعقون وينعقون دون وعي أو دون إخلاص!

لقد بوغتوا باسم القومية العربية ، فإذا هم يمثلون في نُصرتها الدور الذي مثَّلوه في نُصرة غيرها أيام العهود السابقة .

إنّ هناك صحافيين \_ لاتنقصهم القحة \_ حيَّوا فاروق أجمل تحية ، ثم حيَّوا من بعده جمال عبدالناصر .

ومنهم مَن هزأ بالعروبة وجامعتها ، دعا إلى المصرية الخالصة .

وهو \_ الآن \_ بادى الحماس في تأييد القومية وتحية أبطالها .

وقد يكون في الجال متسع للمنافقين والمخلصين على سواء مادام العمل صحيحاً . ونيَّات الناس إلى الله بعدئذ . فهو سبحانه الذي يجزيهم بما في قلوبهم .

هذا حق ، وليس لنا أن نتدخل في مكنونات السرائر .

لكن الذى نخشاه ، ونحذً منه ، ونتوجس من عقباه على مستقبلنا ، ذلكم الصنف من الناس الذى لايعرف من العروبة شيئاً قط إلا طنيناً يزعج آذانه أو يحرك لسانه . أما هو ، فإنسان خلقه الاستعمار القديم خلقاً .

ملأ أقطار نفسه وحسه ، وشحنه بقوى معيَّنة فهو يدور بها وحدها كما تدور لعبة الطفل بعد مايملاً آلاتها ، ثم تسكن بعد فراغها .

كيف يكون عربياً هذا المرء الذي انسلخ من طبيعته وماضيه وقومه الأوّلين ولغته العريقة فهو لايبدى رأياً في شيء إلا كما علّمه الأجانب؟!

ولا يردد كلمة في فمه إلا والإنجليزية قبلها أو بعدها .

ولا تسمع له حكماً إلا إذا كان تردداً لقول مستشرق.

فإذا استقصينا منابع فكره لم تجد فيها ينبوعاً عربياً.

وإذا تحسست آماله وآلامه ، وجدته مبتوت العاطفة بإخوانه وجيرانه . ومع ذلك يقول : إنه عربي!

إنَّ العروبة لو كانت زياً يُلبس ماكلُّف نفسه دفع ثمنه!

فكيف وهي حضارة ، وأصرة ، ولسان ، وخليقة ، ودعوى ، وحقيقة؟

إنَّ أول مانصنع لحماية العروبة هي الضرب على أيدى هؤلاء ، وتأخيرهم من حيث أخَرهم الله .

قال الدكتور «محمد البهى» في محاضرته عن «مستوى الكفاية الفنية» بعد كلام عن فريق من هؤلاء:

« . . . أريد أن أخلص من ذلك إلى أن الروح التى خلقها الاستعمار البريطانى ونماها على النحو الذى أشرنا إليه آنفاً ، لم تمت بقيام الثورة المصرية الحديثة . سنة ١٩٥٢ حتى الآن .

وكل ما للثورة من أثر في ذلك أنها جعلت أتباع «ديوى»(١) يتوارون خلف مبادئ الثورة \_ متظاهرين باعتناقها \_ ثم يدفعون مابأنفسهم إلى الأمام ، متسماً بما يوائم طابع هذه الثورة في التوجيه العام».

ثم قال الدكتور: «إن الإسلام لا يُهاجَم».

ونحن لانريد من أتباع «ديوى» أن يتخلوا عن مناصبهم في وزارة التربية والتعليم، ولا نطلب من الوزارة نفسها أن تعفيهم من هذه المناصب.

إنما نريد لأتباع «ديوى» في مصر أن يعيشوا في تفكير القرن العشرين ، لا في تفكير القرن العشرين ، لا في تفكير القرن التاسع عشر ، وهو تفكير «اسبنسر» ، و«ديون» .

وأن يدركوا خصائص الثورة المصرية الحديثة التي قامت منذ بداية النصف الأخير من فرننا الحاضر.

<sup>(</sup>۱) مفكر أمريكى فصل الدين عن مناهج الدراسة ، لأن الدين \_ الذى يألفه بداهة \_ ضد العلم . ويرى اختلاط الجنسين فى مراحل التعليم كلها . . . وهو فى نظر بعض المسئولين رائد لايخطئ ، ولذلك يرددون أفكاره هنا ويحاولون نقلها إلى بيئتنا .

إننا نطلب إليهم أن يستقلوا في التفكير التربوى ، كما استقلت مصر في عهد الثورة في سياستها الخارجية ، وتخلصت من جاسوسية شركة قناة السويس ونشاطها الهدام في مصر .

نطلب إليهم أن يدرسوا تراث هذا الوطن العربي الإسلامي ، وأن يفهموه جيداً .

فإذا فهموه عرفوا أن الإسلام لايهاجم، كما هاجم بعض مفكرى المادية الغربية في القرن التاسع عشر الكنيسة الكاثوليكية.

إذا فهموه عرفوا أنَّ الإسلام لايتجر بصكوك الغفران ، ولا يقر الوثنية في أية صورة .

فلا يقر الوسيلة والتوسل ، ولا يقر قداسة المفتى فيما يُفتى به ، ولاعصمة المفسّر لكتاب الله .

إنه يدعو إلى التوحيد. وما هو التوحيد؟

إنه إله واحد ، وإنسان واحد ، ومجتمع واحد .

إذا فهموه عرفوا أن الإسلام يدعو إلى العلم ، وإلى الهداية!

﴿ هُو الَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (١).

إنه يؤيد العلم ، إذا كان يقيناً ، وحقاً ، وهداية .

ولكنه لايؤيد العلم \_ الذي هو ظن واحتمال ، لأن الظن لا يصلح للهداية \_ وإنما يصلح لها الحق وحده .

إنَّ أتباع «ديوى» يعيشون على أرض هذا الوطن غرباء .

وآن لهم أن يدركوا مقوِّمات هذا الوطن العزيز وتوجيه هذه الثورة العربية الحديثة .

ذلك إذا أرادوا تنظيم التوجيه ، وإيجاد وعى عربى سليم عن طريق التربية والحقيقة أنَّ ذلك أصبح أمراً لابد منه .

فقد أصبحت كلمات «القومية العربية» و«الحياد الإيجابي» معالم بارزة لاتجاهنا السياسي ، وتحديداً حاسماً لمواقفنا في أغلب القضايا العالمية .

<sup>(</sup>١) الصف: ٩

ونحن سعداء بهذا الفهم الواعى لحاضرنا ومستقبلنا.

ولكن يظهر أنَّ لهذه الكلمات دوياً في بعض الرءوس يشبه دوى الصناديق الفارغة .

بل إن البعض يجعل هذه الكلمات غطاء لما رسب فى ذهنه من بقايا الاستعمار . فهو أجنبى القومية ، غريب النزعة ، عاجز عن المواءمة بين ماضيه الذى أفسده الغزو الثقافى وبين نهضة البلاد إلى استعادة أمجادها الأولى ، ووصل ما انقطع من حضارتها العظيمة .

وهو \_ لذلك \_ غير محايد في فهمه للأمور ، ولا في حكمه عليها .

وسياسة عدم الانحياز التي تشرف نشاطنا الخارجي لاوجود لها في النشاط الذهني لهؤلاء الذين تربوا أمداً طويلاً على الإعجاب بالدروس المغشوشة التي تركها الاستعمار في نفوسهم.

فهم منحازون \_ فعلاً \_ إلى آراء سادتهم الأقدمين يفكرون بالعقول التي صنعها هؤلاء السادة فحسب!

ومثل هؤلاء لايؤمنون على توجيه ، ولا يوثق بهم في لون ثقافي ، ولا يجوز أن نترك الأجيال المقبلة وديعة بين أيديهم ، فهم مفسدوها حتماً .

إنَّ رئيس الجمهورية . . صاحب فلسفة الثورة . . أوضح \_ بجلاء \_ أنَّ العروبة أساس الثورة . . وأنَّ الإسلام دين الدولة .

ومن ثُمَّ فكل اتجاه لتغليب الطابع الأجنبي ، أو تهوين الروح الديني ، أو إضعاف الأدب العربي ، أو تسويغ الانحلال الخُلُقي ، أو تشويه التاريخ الإسلامي يُعَدُّ خروجاً على الدستور ، وتعويقاً لثورة البلاد .

إن الزعم بأنَّ القومية العربية تعنى إقصاء الإسلام، وإهمال شأنه، والزهادة في أصوله وفروعه، زعم فاسد قذر.

وهو محاولة من الإنجليز السمر \_ أعنى العلوج التي ربَّاها الاستعمار الأجنبي - لنفث سمومها في مجتمعنا والمواءمة بين الأفكار الفاسدة التي تربت عليها ، والنهضة العربية الحديثة التي صنعناها ، والتي حققنا مكاسبها بدماء المؤمنين وحدهم!

وهذا الكتاب للبناء لا للهدم ، وللوحدة لا للتفرقة .

لقد أظهرتُ فيه مايقع للإسلام وأهله من أذى حيث تنجح سياسة الاستعمار في إقامة حكومات موالية لها .

وسيرى القارئ من فضائح الغل الديني مايجعله يوقن بضرورة إنهاء المآسى التي خلقها هذا الاستعمار اللَّعين.

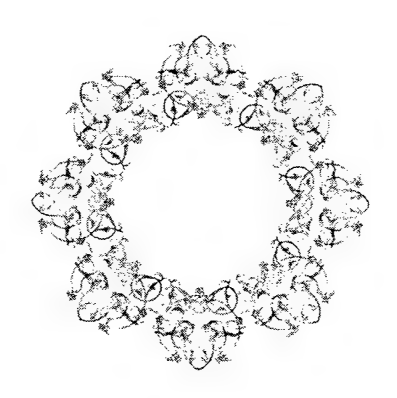
ثم تتبعت أثار الاستعمار في البلاد التي أُكْرِهَ على الرحيل منها ، وكيف أنه طوى بساطه من بعض الأراضي وبقى ممدود الرواق في نفوس لا تزال يحتلها ويلقى خيامه فيها!!

وقد ذكرت أمثلة موجزة ونماذج منوَّعة .

فلست أملك وسائل الحصر والاستقراء .

وأسأل الله أن يجعل منه ذكرى نافعة وبصيرة لأولى الألباب.

معسر ولغزولي



## التعاون بين الإسلام والمسيحية

فكرتُ ملياً في النزاع القديم المطرد بين النصرانية والإسلام . .

ووددت لو استقرت العلاقة بين الدينين على دعائم إنسانية أرقى وأرق.

وتساءلت: أما من خطة فاصدة راشدة تتيح لأتباعهما أن يعيشوا أصفياء أنقياء وإن اختلفت عقائدهما؟

أما من خطة قاصدة راشدة تتيح لمبادئهما أن تلتقى في ميادين الحياة دون صدام يقدح الشرر، ويلقح الحروب ؟

أما من خطة قاصدة راشدة تنصف رسالات السماء وتشرف الضمير الديني، وتنفث في روع الناس أن الذين ينسبون أنفسهم إلى الله أصحاب سلوك يستحق الاحترام والإعجاب؟

لست جانحاً إلى الخيال في هذا التمنى ، ولا بعيداً عن الواقع .

أنا أعلم أنَّ هناك نوعاً من التهجم للدين كله يجمع بين أقوام بعضهم مسلمين وبعضهم نصارى \_ حسب تسمياتهم الموروثة \_ ويجعلهم مواطنين معتدلين .

لكن هذا التجمع في ظلال الانحلال وقلة الاكتراث بحقيقة الإيمان لا قيمة له عندي .

فالفراغ النفسى الذى يضم فى دائرته ألوف الناس ويشغلهم بأمر القوت وحده، ويجعل ماعدا ذلك نافلة ساقطة الاعتبار \_ هذا الفراغ شر، يساوى أو يربو على شرور التعصب الأعمى .

بل قد يكون التمسك الحاد بدين ما أجدى من الانصراف المطلق عن الأديان كلها . إننى أبتغى خطة تجمع ـ على السماحة والمياسرة ـ بين مسلم يرى أنه موصول بالله على أهدى طريق ، ونصراني يرى أنه يعرف الحق الذي جهله الآخرون . . .

ومع ذلك البُعد في وجهات النظر فكلاهما ينأى في معاشرته للآخر عن الغدر والختل والبغضاء والشحناء .

بل كلاهما يقيم معاملته لصاحبه على الود والعدل ، ويتمنى له التوفيق والخير . . .!

وفى المعاملات العامة بين الناس كثيراً ما نفصل بين عواطفنا بإزاء شخص معين وبين حكمنا على أفكاره ومعارفه . . .

فنقول: فلان يعتقد كذا وكذا من الأخطاء الغربية ، ومع ذلك لانبالي بما يسكن ذهنه من أغلاط ونلتفت إلى السلوك العام فحسب ، ثم نبني عليه شتّى الصلات . .

إننى مستعد لمصادقة امرئ يؤمن بأنَّ الأرض محمولة على قرن ثور!!

ومستعد لموادة امرئ يوقن بقداسة العجول ، ونسبها الموهوم إلى الآلهة .

بل إننى أعتذر لشرود كثير من أصحاب العقائد الباطلة ، وأقول في نفسى :

وراثات كبلت عقولهم ، وقيدت مشاعرهم ، وما يمكن أن تنفك قيودها ولا أن تتقطع حبالها إلا على أزمنة متراخية يسودها السلام ، ويخفى منها العناد ، وتنفصل فيها العقائد عن الملابسات التي تغرى بالركون إلى جهل أو التنكر لعلم .

وأنا رجل مسلم وثيق الصلة بدينى ، راسخ القدم فيه ، عنيف الغضب لما يوجه إليه من إساءات ، مطمئن القلب إلى أنَّ غيره من الديانات قد اعوجت به السُّبُل ، وأفلت منه الحق .

ومع إيمانى التام بأنَّ النصرانية \_ مثلاً \_ تنطوى على أخطاء جسام فى تصورها لله ، وإنفاذها لحكمه ، وفقهها لأمره . . . مع ذلك فلست أرى أبداً أنَّ طريق المعايشة السليمة ضيقة بأتباع الدينين .

ولا أستغرب أبداً أن تقوم مودة صافية بين رجلين يؤمن أحدهما بأنَّ الله واحد، ويؤمن الآخر بأنَّ الله ثلاثة . . .

إن الخلاف العقلى في مثل هذه الشئون لن تفصل فيه محكمة تؤلف اليوم أو غداً. إنه خلاف سيبقى حتى يلقى الناس ربهم.

وعندما تتلاقى كل هاتيك الفرق المتنازعة ، وتمثل بين يدى الله ، يومئذ \_ فحسب \_ عندما تتلاقى كل هاتيك الفرق المتنازعة وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ آَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ (١) .

أجل . . وسوف يسمع الله هذا الاختصام ، وسوف تترك الفرصة كاملة ليدلى كل فريق بما عنده . . . لم ؟؟

<sup>(</sup>١) الزمر: ٣٠ ـ ٣١.

## ﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ كَانُوا كَاذِبِينَ ﴾ (١)

\*\*

على أنَّ ذلك السلام المنشود بين أهل الأديان يتطلب أموراً لابد من إيجادها واستدامتها . . .

لعل في أولها الاعتراف المتبادل بحق الحياة الشريفة لأصحاب العقائد المتباينة . . . ومنح كل دين الحرية المعقولة ليبين عن نفسه ويذود عن معناه .

وتأمين الأتباع على أموالهم وأعراضهم ودمائهم فلا يضارون في شيء منها لإيثارهم دينا على غيره .

والجور على هذه المعانى وقع ولايزال يقع بين الناس.

لابين أتباع الديانات المختلفة فحسب ، بل بين رجال الدين الواحد عندما تضطرب أفهامهم في تفسير أصوله أو فروعه!!

ومرجع ذلك \_ فى أغلب الأحيان \_ ليس المبالغة فى إرضاء الله تعالى كما يعتقد الجائرون المتعصبون \_ بل هو ضيق العقل ، واستحكام الهوى وقدرة النفس الإنسانية \_ للأسف الشديد \_ على إشباع شهواتها وارتكاب مظالمها ، وكأنها تتقرب إلى ربها ، وتقيم حقوقه بدقة وحماس .!!

ولنعد إلى الماضى البعيد نستبين أحداثه! وكم من مشابهة غريبة بينه وبين الحاضر القريب؟

لقد ظهرت المسيحية قبل الإسلام بنحو ستة قرون ، وقامت باسمها حكومات مرهوبة الجانب .

وافترق المسيحيون في فهمهم لطبيعة دينهم فرقاً كبيرة ، تحول النزاع بينها إلى صراع تُسفك فيه الدماء .

والاختلاف طبيعة البشر. والنزاع الداخلي بين أهل ملة لا يعنيني كثيراً ، وإنما يعنيني هنا أنَّ النصرانية استقبلت الإسلام بصدر ضيق .

وأنها ماإن رأت الجماهير تُقبل عليه حتى قررت اعتراض مسيره بالقوة ، وإسكات دُعاته الذين يشرحون حقيقته . ويشرحون صدور الناس باعتناقه .

<sup>(</sup>١) النحل: ٣٩



لقد نظر الرومان \_ وهم في ذلك العصر أصحاب السلطان \_ باسم النصرانية .

نظروا إلى الإسلام لا على أنه دين يعاون في هداية البشر وإخراجهم من الظلمات إلى النور . بل على أنه منافس محذور النجاح .

كما ينظر التاجر القديم إلى مؤسسة جديدة مزوَّدة بأسباب النهوض والنماء ، فهو يرى امتدادها والإقبال عليها خطراً على كيانه وبقائه .

والنصرانية من هذه الزواية معذورة في كراهيتها للإسلام.

بيد أننا نتساءل: أكل جديد في ميدان العلم والمال والرأى والفقه ينبغي أن يصد عنه ويستباح حماه لأنَّ هناك من يكرهه ومن يضيق به؟!! كلا .

فليترك الجال فسيحا للتنافس المشروع ، ولتترك العقائد المختلفة تستمد حياتها وقداس١٦ تها من سلامة مبادئها ومدى استجابة المؤمنين لها ، وبقائهم عليها ، دون ضغط أو قسر!!

لكن رجال المسيحية \_ كما سنرى من استعراض التاريخ في الماضي والحاضر \_ يأبون على الإسلام أن يحيا ، ويرفضون في بغضاء عميقة أن يرتفع له لواء .

وخبشهم الاستعمارى في العصر تجديد لسيرتهم الأولى أيام الرسول عليه وصحابته . لم تتغير فيه إلا الوسائل .

أما الغايات والنيات فهي هي حذوك النعل بالنعل.

وكان من المستطاع لو صلحت المقاصد وزكت الأهداف أن يقوم تصالح على ترك العناصر المشتركة بين الدينين تسير طليقة أو \_ على الأصح \_ تسير مدفوعة بإخلاص الفريقين لها .

ثم ينفرد كل بما اختص به يدعو إليه على حدة دون اشتباك دام مع الآخرين . فمثلاً يجب أن ندعم جميعاً عقيدة الإيمان بالله واليوم الآخر . وأن نحارب جميعاً دعوة الإلحاد والفساد .

ثم من حقنا \_ نحن المسلمين \_ بعد ذلك أن نُفهم الجميع بأن الله واحد لا ولد له ولا والدة ، وأن تتاح لنا فرص الدعاية لما ندين به .

على أن تتاح هذه الفرص نفسها لمن يرون أن الله مكون من ثلاثة أقانيم كما تتكون الاصبع من ثلاث عقد . كل واحدة منها إله . وكلها كذلك إله . ولامعنى لاستخدام السلاح في الاستدلال على شيء من هذا الكلام أو في الإقناع به ، ولا لإقحام الدولة في فتنة المؤمنين عما استراحت إليه ضمائرهم من هذه الخلافات والمذاهب .

ومايمكن التعاون عليه بإخلاص وصدق كثير.

وماوقع من خلاف يعز على التفاهم ، فلنفوِّض فيه الأمر إلى الله .

ويجب ألا يكون ذريعة عدوان أو تحاقد أو بغي.

لقد استقبلت بهذا التفكير الدعوة إلى عقد مؤتمر مسيحي إسلامي.

وكان ــ من حسن الحظ ــ أن حضرتُ جلساته التي انعقدت في الإسكندرية من بضع سنين .

وأحسب أنَّ ألوف العقلاء يسرهم الوفاق بين طوائف البَشر.

غير أنَّ الحوادث الرهيبة التي سبقت ولحقت هذا المؤتمر، وسير المناقشات فيه يجعلني أتشاءم من مستقبل العلاقة بين الدينين، ويجعلني أحاذر من عودة الأمور إلى مجراها المؤسف القديم...

ولدت فكرة «التعاون المسيحي الإسلامي» في ظروف كئيبة.

إذ أنَّ أبناء الإسلام كانوا يتلوون من الألم والأذى بعد الضربة الشائنة الموجعة التي نزلت بهم في فلسطين . .

ألم تتآمر الدول النصرانية \_ كبراها وصغراها \_ على طرد العرب من ديارهم وأموالهم ، وتتفق \_ في صفاقة نادرة \_ على توريث اليهود أرض الأحياء المقهورين ثم تنتصب أعظم الأمم المسيحية على ظهر الأرض \_ وهي «أمريكا» و «إنجلترا» و «فرنسا» \_ لإقرار ذلك الجور بقوة السلاح وإعلان الاستمساك به وحمايته ؟!

ولو كان ذلك العمل غفوة ضمير نام ثم استيقظ ، أو زلة قدم سقطت ثم تابت لقبلنا المعذرة . فكيف وهذا العدوان الفاحش سبقه ولحقه التحدى والإصرار؟

وبعد تسع سنين من وقوعه تستأنف إنجِلترا وفرنسا \_ ومعهما اليهود \_ الهجوم على مصر نفسها لإذلالها وإخماد أنفاسها . .

فإذا أنجاها القدر الأعلى تدخلت أمريكا لتزويد إسرائيل قوة على قوة .

ولتفك الحصار الضئيل المفروض عليها ، فترسل أسطولها الضخم ليجعل الملاحة في خليج العقبة ميسر لليهود . وأمريكا بهذا العمل تُشبع أحقاداً صليبية دفينة ، وتفتح ثغرة في الكيان الإسلامي ، إن استترت اليوم فستنكشف غداً .

إذ هي تؤمل في إذلال المسلمين وتهديد مواطنهم في تلك البقاع الحساسة ، وإليك نُبذاً من بيان نشرته الهيئة العربية العليا لفلسطين يوضح هذه الحقيقة :

إن المطامع الاستعمارية في خليج العقبة ليست حديثة ، بل هي قديمة العهد من زمن الحروب الصليبية .

فمن خليج العقبة قامت حملة «البرنس أرناط» \_ عام ٥٧٨ هجرية \_ فهاجمت شواطئ البحر الأحمر على الجانبين الآسيوى والإفريقى ، ونزلت فى أرض الحجاز حتى كادت تطرق أبواب المدينة المنورة لولا وصول حملة التأديب المصرية بقيادة الأمير «حسام الدين لؤلؤ» قائد أسطول مصر فى عهد صلاح الدين ، فقضى على حملة أرناط وأغرق أسطولها .

ولا نعدو الحق إذ قلنا: إنَّ كثيراً من ساسة العرب وقادته المتأثرين بالنزعات التبشيرية ما زالت تسيطر على نفوسهم وتصرفاتهم روح العصبية المعادية للإسلام والعروبة .

وفى شأن خليج العقبة وتمجيد حملة «البرنس أرناط» ننقل هنا ما قاله الأب لامانس اليسوعى : «لفت خليج العقبة وموقع أيلة أنظار البطل الصليبي أرناط ، ولمس أهميته فعمل على احتلال تلك البقعة ، ونشر الرعب فيها بأسطوله .

ولا شك أنه ضرب مثلاً بإقدامه وجرأته لجمع كبير من أبطال الاستعمار الأوروبي الذين جاءوا من بعده وجاهدوا مثل جهاده .

فهو الذي شَقَّ الطريق أمامهم وهم نسجوا على منواله » .

وفى عام ١٩٠٦ حينما كانت إنجلترا تحتل مصر ، حاولت أن تنتزع العقبة وخليجها من الدولة العثمانية وتضمها إلى سيناء المصرية التى كانت تحت حكمها وسيطرتها ، وحدث من جراء ذلك نزاع طويل بين الدولتين انتهى بفشل إنجلترا .

على أن إنجلترا ظلت تترقب الفرص لانتزاع العقبة وخليجها إلى أن انتهزت فرصة سقوط الحجاز بيد الملك عبد العزيز آل سعود سنة ١٩٢٦ فعملت على ضم العقبة إلى الأردن الذي كان حينئذ تحت حكم إنجلترا وسيطرتها .

وقد اعترض على ذلك الملك عبد العزيز وأبرق إلى الحكومة البريطانية باحتجاجه الشديد.

وقد بحث المؤتمر الإسلامى العام المنعقد في مكة سنة ١٩٢٦ وشهده مندوبون يمثلون جميع الأقطار الإسلامية ، مسألة العقبة وخليجها ، وقرر بالإجماع وجوب بقائها كجزء من أراضى الحجاز حرصاً على سلامة الأماكن الإسلامية المقدسة في مكة والمدينة المنورة ، وصيانة لطريق الحج إلى بيت الله الحرام .

وتنفيذاً للخطط الاستعمارية البريطانية البعيدة المدى حرصت إنجلترا مدة احتلالها لمصر سبعين عاماً على إبقاء الخراب مسيطراً على شبه جزيرة سيناء المتصلة بخليج العقبة اتصالاً مباشراً ، وجعلتها منطقة عسكرية مغلقة تحت سلطة حاكم إنجليزى كان يمنع كل محاولة لعمرانها وزيادة عدد السكان المصريين فيها ، لتبقى خاضعة لسيطرة الاستعمار وميداناً خالياً لتحقيق مطامع اليهود .

وفى سنة ١٩٤٩ كانت أم الرشاش (موضع إيلات) مخفراً للشرطة تابعاً لفلسطين ، وبه مركز لشرطة البوتاس وأملاح البحر الميت .

ولكن الجنرال «جلوب» الذي كان يسيطر بجيشه عليها - حينئذ - أمر بإخلائها وتسليمها لليهود .

فكان من جراء ذلك أن تمكنت إسرائيل من احتلال هذا الموقع الحيوى واستطاعت الوصول إلى البحر الأحمر ، وبناء ميناء إيلات في هذا الموقع الخطير .

فإذا تجاوزنا الاستعمار الصليبي في فلسطين . وأفاعيله الملتوية بأهلها وبنا جميعاً وجدنا أمامنا صورة أخرى لأحزان موصولة السواد في الجزائر الذبيحة .

وهمجية الفرنسيين التي تمدها سائر دول الغرب لا ترضى إلا بإبادة المسلمين وإحلال غيرهم مكانهم .

وقد رسموا سياستهم على هذا النحو فلن يصدهم عن إنفاذها إلا أن يهلكوا قبلها . وفى جحيم الاضطهاد قد يرتد بعض المسلمين عن دينهم ، ويتحولون إلى المذهب الكاثوليكي المسيحي .

ومع ذلك فإن عمى التعصب وغليان الحقد يفرضان في معاملة أولئك المنهارين سياسة احتقار وإقصاء .

> كأن ظفرهم بالحياة بعد ذلك التحول المنكسر جاء على غير رغبة القوم . إنهم ما كانوا يريدون لهم إلا الموت .



الموت الذي أنزله الاستعمار الصليبي بسكان أمريكا واستراليا الأصلاء ، والذي يجب أن ينزل بالعرب كذلك ، فلا ينجو منهم أحد وإن زعم أنه مسيحي!

مَن يدرى لعله مسلم فى قرارة قلبه ، وما حمله على إظهار تنصره إلا النجاة من الفناء؟ . . لقد قال ناقد فرنسى يشرح مسلك قومه : «والإحساس بالتفوق المتأصل فى نفوس المستوطنين الفرنسيين ربا حتى بلغ حد «مركب الاستعلاء» .

واسمع إلى «أندريه جوليان» أستاذ تاريخ الاستعمار بجامعة باريس يصف أحوال المستوطن الفرنسى في المستعمرات فيقول: إنه يمثل القاهر الذي يُخشى بأسه أو القادر الذي تُرجى حمايته، أو العدو الذي لابد من صداقته.

وما يؤكد هذا التعصب العنصرى أن الفرنسيين لم يغيروا موقفهم من القلة الجزائرية التي أفلح المبشرون في تحويلها من الإسلام إلى الكاثوليكية .

ففى مذكرة رفعها المجلس الاستشارى بالجزائر سنة ١٩٠٣ طالب المستوطنون الفرنسيون ألا يُعطى المسلمون الكاثوليك الحقوق نفسها التي يتمتع بها الفرنسيون الكاثوليك .

وهذه العبارة الغبية السمجة تعنى بالمسلمين الكاثوليك العرب المتنصرين.

فالإسلام هو العروبة .

والعرب الذين تركوا دينهم تحت وطأة الاحتلال الفرنسي يجب ألا يتساووا مع السادة الأوربيين .

وعندما دخل الأميرال «ستيفا» المقيم العام في تونس على «الباي» في أحد الأعياد، وقدَّم له كبار الموظفين لاحظ أنهم جميعاً فرنسيون، فعبَّر المقيم عن أمله أن يرى بينهم العام القادم بعض التونسيين ...

فأجابه «ستيفا»: إن الفرنسيين وحدهم هم الجديرون بالوظائف الكبرى

ولما أسست المجالس البلدية في تونس وتقرر فيها تمثيل العنصرين - أى الفرنسى والتونسي - على النحو المجحف المعروف رفض الفرنسيون الجلوس مع التونسيين في قاعة واحدة قائلين: إنَّ القبعات لا تجلس مع البرانس في مكان واحد .

والبرانس هي الزي الوطني لعرب المغرب جميعاً.

\* \* \*

في هذا الأفق المكفهر ظهرت فكرة التعاون المسيحي الإسلامي.

إذ أنَّ الفكرة - على ما فيها من نبل وخير - اكتنفها ما يبعث على التساؤل العاجب، إن لم نقل: التساؤل المنكر المدهش. !!

ماذا يبغى الضارب من المضروب؟ لماذا يقترب منه ويتأبط ذراعه؟ إلى أين يسيران يا تُرى وعلام يصطحبان . .؟

هل كف الظالم يده ، وواسى جراحه ، ثم جاء يستأنف خطة جديدة أساسها السماحة والتعاون والرضا ؟؟ .

لا . . إنَّ شيئاً من ذلك لم يكن .

إنَّ الأوضاع السياسية الجائرة ما زالت آخذة بخناق المسلمين توشك أن تكتم أنفاسهم ، وتُجهز على دينهم .

فأنَّى توجد صداقة مع هذه الحال ؟

وكيف تفترض مودة أوهنت أنت حبالها ؟

إنه من الاستهانة بكرامتى ، بل من الاتهام لإحساسى المادى والأدبى أن أرى الغرب المسيحى يضربنى بعنف وهمجية ، ثم يرتقب بعد أن أكون حليفاً منطوياً على ولائه ، حريصاً على نُصرته !! .

ولذلك لم أستغرب لما رفض الجامع الأزهر أن يشارك في هذا المؤتمر .

ولم أستغرب لما رأيت كثيراً من الهيئات الإسلامية تثير الريب حول مقاصده ومراميه . . . !! لكن نفراً من خيار المسلمين اختار أن يذهب ، وأن يقول ما عنده ، وأن يصارح رجال المسيحية بما لديه . .

إنَّ النزاع القاسى المتطرف بين النصرانية والإسلام ينبغى أن يقف عند حد .

والوقود الذى يُشعل النار فى ذلك الخلاف من الخير أن ينطفئ . . . وإنها لخطوة طيبة أن يفكر نفر من النصارى فى ذلك .

وسواء أكان الدافع نقياً كما نحب ، أم سياسياً كما يشجع البعض ، فإن هذا التلاقى فرصة يمكن استغلالها لمرضاة الله ، وتجنيب عباده ويلات التجهم والتعادى .

ولا شك أنه عندما تتحدد الوسائل وتُرسم الخطوط التي ترى الديانتان كلتاهما أنها أدنى إلى تقوى الله وإقرار النُصفة بين أتباعهما ، فإنَّ أطماع الحكَّام ، وحماس الجُهَّال ، وقصور العوام ، لن يكون له كبير أثر في إشعال حرب باسم الدين ، والدين منها براء .

ثم إننى - شخصياً - أعرف أن الإسلام تحمَّل مظالم ثقيلة من عداته ، وأنه لا معنى لطى الإساءات التي نالته ما دمنا في معرض التصافي والعتبي . .

ولن أنكص عن شهود مجلس قصارى ما أطلبه فيه الحرية الدينية .

الحرية التي اغتالها جمهور كثيف من آباء الكنيسة أول الدهر.

ولا يزالون يغتالونها إلى هذا اليوم ، ويستكثرونها على الإسلام وعلى أتباعه في المشارق والمغارب .

نعم . . إنَّ مكمن الداء هنا .

هل المسيحية ترضى أن يعيش الإسلام إلى جوارها ؟

إنَّ رفضها وجود دين التوحيد بجانبها هو سر القتال الذي خاضه المسلمون الأولون استنقاذاً لحياتهم واستبقاءً لجوهر الإيمان الذي ارتضوه لأنفسهم . .

ثم هو سر حروب التحرير التي تدور رحاها الآن لتطهير أرض الإسلام من الفتّانين والفتّاكين ، الذين طغوا في البلاد فأكثروا فيها الفساد . .

إنَّ المسيحية ضنَّت على بعضها بهذه الحرية ، وذكرى المذابح التى نصبها الكاثوليك لخصومهم لا تزال باقية .

أفكان الإسلام يظفر بخير من هذا المصير وهو يرى المسيح بَشراً رسولاً . بينما كانت الكنيسة تفتك بمن يرى أنه إله فيه طبيعة بَشر ؟؟

إننا مصرون على توطيد أركان الحرية الدينية ، ووضع سدود غلاظ أمام البغضاء التي أتعبت أسلافنا الأقدمين ، وأرهقتنا - نحن المسلمين - في هذه الأيام الكالحة .

إِنَّ حقد الصليبية على الإسلام وأهله مشكلة يجب أن تُحَلِّ .

وحلها في مؤتمرات السلام أولى من حلها في ميادين القتال

وفي هذه المؤتمرات يجمل أن نتصارح.

لنقل للنصارى: ما الذى يريبكم منا لنتركه؟ ما الذى يهيجكم علينا لنبتعد عنه؟ اطلبوا كل شيء إلا أن ندع ديننا .

فإنكم إن أصررتم على هذا الطلب المنكر لن تجف من الأرض الدماء . . ووزرها عليكم لا علينا .

تفرستُ في وجوه الأعضاء المجتمعين بفندق «سيسل» بالإسكندرية ، ثم خامرني إحساس بالطمأنينة .

كان هناك قساوسة يبدو على ملامحهم الجد، وشباب مثلى في حركاتهم مرح وقوة . ونساء خط المشيب رؤوسهن ، ومازلن مقبلات على الدرس رالبحث .

وخليط من الشرق والغرب مختلف العقيدة واللسان .

بيد أن حب الخير المطلق ظاهر عليه .

لم أشعر - والحق يُقال - أننى مع عملاء للاستعمار كما انطلقت بذلك الإشاعات . نعم . . قد يكون لأمريكا غرض من وراء هذا المؤتمر . ولو صَحَّ هذا ما تأخرت عن حضوره ، فمن يدرى ؟

ربما كان الأمر كما قال أحد السَّلف: طلبنا العلم لغير الله فأبى الله إلا أن يكون له.

إذا كان للساسة مأرب من وراء التقاء رجال يمثلون المسيحية والإسلام، فإنَّ هذا الالتقاء يجب أن يتم على أي حال

ويجب أن يتمخض عن خير تهش له الألوف المؤلَّفة في المشارق والمغارب من المسلمين والنصاري .

إنَّ هذا اللقاء لو نُظِّم وتعلقت بنتائجه القلوب فإنَّ القضايا التي يعالجها قد تخفف - إن لم تحسم - شرور كثيرة .

أيًا ما كان الأمر فإننى أطلق القول - كمسلم فاقه لدينه ، محب لله ورسله ، رقيق القلب لجميع عباده :

إِنَّ هذه المؤتمرات يجب أن تُشجَّع ، وأن يُكترث بها ، وأن تُبذَل المحاولات الجاهدة كيما تُثمر السلام للناس .

وأعنى بالسلام: السلام الشريف الذى لا يحمل على أحد ضيماً ، أو يلزمه عاراً . وأنا هنا لا أقص ما قيل فى المؤتمر المسيحى الإسلامى ، المنعقد بالإسكندرية فى دورته الثانية . .

وإنما أتعرض فحسب لما يتصل بموضوع هذا البحث .

فإن توفير الحرية الدينية كان لاشك من أهم الأهداف التي ناقشها المجتمعون.

ويظهر أن الدكتور «هتشنسون» الأمريكي ، كان يائساً كل اليأس من حصانة الضمير الديني ، ومتشائماً كل التشاؤم من تسليم أزمَّة الحكم له .

ولذلك دعا - بقوة وحرارة- إلى فصل الدين عن الدولة . رائياً أنَّ ذلك هو الضمان الوحيد لتوطيد الحريات العامة ، وأنه كذلك هو السياج القوى لمنع الاضطهاد الديني .

والدكتور الفاضل يرى أنَّ أمريكا - يعنى الولايات المتحدة - لا يصح أن تسمى دولة مسيحية ، وإن تكونت من أتباع لهذا الدين ، فإن انفصال الدين عن الدولة قائم أو يجب أن يقوم . . . وهذا الكلام نرضى بواعثه وننكر وسائله .

فإنَّ فصل الدين عن الدولة نغمة ولدت في الغرب للخلاص من القيود الكنسية على حرية العقل والضمير، ثم نُقلت إلى الشرق كي تمهِّد العقبات أمام الزحف الاستعماري، وتهد قلاع المقاومة الهائلة التي ثارت في وجهه.

أى أنها كلمة قيلت هناك للحد من طغيان رجال الدين ، وتقال هنا لهدم دين كامل ، والإتيان على بنيانه من القواعد .

وقد قيلت هناك وبقيت روح الغرب المسيحى تعمل عملها في الكيد لنا ، وتمزيق شملنا ، ثم قيلت هنا لنقبل هذا الكيد ، ونستكين لهذا التمزيق .

والدول التي زعمت أنَّ الدين منفصل عنها ، هي بعينها الدول التي تهيج الفتن في العالم الإسلامي ، وتنبعث في سياستها عن تعصب مقيت ضده .

ولو نفخنا الأغشية الرقيقة التي تخفى الأساليب العسكرية والمدنية والثقافية في معاملاتنا لوجدنا لإنجلترا وفرنسا وأمريكا وغيرها وجهاً صليبياً كالحاً يقدح بالشرر ويتميز بالغيظ .

إنَّ تأمين الحريات الإنسانية ، في مقدمتها الحرية الدينية ، لا يتأتى بفصل الدين عن الدولة على النسق الذي عرفناه في دول الغرب صغراها وكبراها .

فإنَّ هذا الفصل المزعوم كان أكذوبة كبرى .

وترويجه في أقطار الشرق الإسلامي خدعة رديئة لا تغيب دلالتها عن بصير ، وإن اشتغلت بذلك صحف ومجلات ، واحتشد أدباء مغرورون أو مأجورون .

إنَّ الإسلام أرحب الأديان حضارة ، وألينها عريكة ، وأرحمها معاملة ، وأحناها على مخالف وجاهل .

وإذا كان يؤخذ على المسلمين شيء فهو أنهم أشد إحساساً بمطالب غيرهم من إحساسهم بمصالحهم الخاصة .

وأنهم في عنايتهم بمخالفيهم قد يهضمون أنفسهم كالفقير الكريم يجود بما لديه وأهله أحوج إليه .

وقد اتسع العقل الإسلامي لضروب من الخلاف والجدل وصلت إلى مرتبة الإسراف . واتسع الضمير الإسلامي لقبول ألوان شتّى من الخصومات فما عكرت صفوه ولا غضنت وجهه .

ومن ثُمَّ نتجاوب أوسع التجاوب وأتمه مع الدكتور «هتشنسون» حين يقول: إنَّ الحرية الدينية أهم ركن في حرية الأفراد. كما أنها إحدى الأسس المهمة التي قامت عليها الديمقراطية.

ولكننا نرى الآن أنَّ الحرية الدينية قد حُدِّدت لدرجة لا يمكن مقارنتها بأى قرن من القرون الماضية .

كما ازداد الآن عدد الدول التي لا يتمتع أهلها بحرية العبادة ، وإقامة شعائر دينهم أكثر من أي وقت مضى .

فإذا كانت هذه هي الحقيقة - أو بعض الحقيقة - فلقد أزف الوقت الذي يجب أن نبحث فيه هذا الركن الخطير من الحرية الإنسانية .

وقبل أن نتعمق في هذه الناحية يجب أن نحدد مصطلحاتنا.

فالحرية الدينية تعنى حق كل فرد في عبادة ربه بأى طريقة يختارها طالما أنه لا يعتدى على حرية وأمن الأخرين .

لكل فرد الحق في أن يتبع أي عقيدة دون أن يتعرض لعقاب قانوني ، أو خسارة اقتصادية ، أو تفرقة اجتماعية ، أو أي عقوبة أخرى .

إنه يتضمن أيضاً حق الفرد ألا يؤمن بأى عقيدة .

إنه الحق في أن يقوم الفرد بتعليم دينه للآخرين إذا اعتقد بأنه وجد الطريق الى الله وإلى الخلاص .

إنه الحق في أن يعارض أية عقيدة طالما أن معارضته ستكون عن طريق الإقناع لا القوة . إنه الحق في أن يتبع تعاليم دينه لخدمة الإنسانية . إنه الحق في أن يتقرب الفرد إلى الله بالطريقة التي يفهمها هو أو يبتعد عن الله إذا اختار ذلك دون أن يتعرض لأي عقاب أو تقييد اجتماعي ، أو سياسي ، أو اقتصادي ، أو قانوني .

والسؤال الذي نوجهه للنصرانية هو: هل احترمت في ماضيها الحرية بهذا المعنى الشامل وذلك الإصلاح الرحب ؟

وإذا كانت لم تفعل ذلك في الأمس القريب أو في الأمس البعيد. فهل تنوى أن تقيم صلاتها بالأديان الأخرى في الحاضر والمستقبل على هذه الأسس ؟

إننا قبل أن نجد إجابة على هذه الأسئلة المتمنية . يجب أن نقطع الطريق على مزاعم المستعمرين وعملائهم من يريدون تزييف التاريخ لحساب دين بعينه .

فلنقل هنا كلاماً للدكتور «هتشنسون» نفسه يلقى ضوءاً على الموضوع ، ولنلفت النظر إلى ثلاث نقاط بارزة في ذلك الكلام :

١ - إن الكنيسة انتحلت لنفسها سلطة الإشراف على الدولة وتسيير دفة الحكم وذلك خلاف ما توحى به النصوص الدينية عند القوم .

٢ - إن هذا التسلط استغل استغلالاً سيئاً في الاضطهاد والفتنة وإشاعة الأهواء والمظالم.

٣ - إن بناء الإيمان لم يلزم خطة الإقناع والمنطق ، بل جنح الكهنة فيه إلى القسر وإذلال الخصوم . قال الدكتور الفاضل :

«كتب البروفيسور جريدو دى روجيريو - وهو كما أعتقد أحد كبار المؤرخين الكاثوليك - يقول في دائرة معارف العلوم الاجتماعية :

«إِنَّ المسيحية هي القوة الفعَّالة التي وقفت ضد صراع العالم البشرى للحصول على الحرية الدينية .

إذ أنها زادت من قوة العناصر التى تشجع على عدم التسامح ، والتى جاءت ضمن التراث العبرى . بل أضافت إلى تلك العناصر إدخال عدة دوافع جديدة قوية وهى فكرة نشر رسالة موحدة فى أنحاء العالم ، ونشر بعض التعاليم التى لا تقبل المناقشة . وغرس فكرة أنَّ الكنيسة هى همزة الوصل بين الخالق والإنسان» .

ثم قال : «إننى لا أعتقد - كما سأبين فيما بعد - أنَّ هذه هي الأسباب ، ولكن البروفيسور «روجيريو» على حق في أنَّ المسيحية كانت القوة الفعالة على مدى التاريخ ضد تحقيق الحرية الدينية . وفي الوقت نفسه تحوى المسيحية بين طياتها أعظم التعاليم التي تدعو إلى حرية الإنسان . أي المسئولية المباشرة للفرد أمام الخالق .

وعلى ذلك فهناك صراع قوى فى المسيحية بخصوص مشكلة الحرية الدينية . وهو الصراع الذى أشعر بالأسف حين أقول: إنه لم يعضد فى أنحاء العالم ليحقق الحرية .

ولن يسمح لى الجال لكى أؤرخ ذلك الصراع.

ولكن المسيحية - مثلها في ذلك مثل أي شعب من الشعوب - كانت تنادي بالحرية حين تشعر بالاضطهاد ، ولكنها تنكر الحرية على الآخرين حين النصر» .

ثم قال الدكتور: «لقد حمل المسيحيون الأولون في القرون الأولى شعلة الحرية الدينية .

كما أنَّ كثيرين منهم لاقوا حتفهم شهداء في أثناء الاضطهاد.

ولكنهم أصبحوا متعصبين وقساة بعد أن قوى ساعد المسيحية واشتد أثناء حكم قسطنطين وبعده .

وبعد قرار عام ٣١٣ بسبع سنوات صدرت عدة تقييدات ضد الحفلات الدينية الخاصة التي قام بها الوثنيون. وضد العمل أيام الآحاد.

إذ اعتبر كل مَن يعمل يوم الأحد كافراً ، وكذلك ضد هذه أو تلك من المعتقدات أو التعاليم الدينية الخالفة .

ولقد طلب نستوريس من الإمبراطور ثيودسيوس . إصدار ثمانية وستين قانوناً ضد الوثنيين .

وعلى الرغم من احتجاجات «الكوين» رجل الكنيسة العظيم ، تم تنصير السكسون بالقوة وإراقة الدماء .

وفى عام ٤٢٣ بدأ اضطهاد اليهود، وأخذ يزداد بانتظام حتى قرر مجلس وزراء طليطلة بطلان أعمال التعذيب .

ونستطيع أن نكمل تلك القصة في عصرى الاضطهاد والإصلاح.

فنجد المصلحين البروتستانت يناضلون في سبيل الحرية الدينية بينما يقومون في الوقت نفسه باضطهاد كل مَن يعتبرونه وثنياً .

ونجد البروتستانت الإنجليز يقومون بتعذيب الكاثوليك .

والكاثوليك يضطهدون البروتستانت.

والمهاجرون الذين ذهبوا إلى أمريكا في سبيل الحرية الدينية قاموا بتعذيب الوثنيين الذين بين ظهرانيهم .

إنها قصة حزينة تركت آثارها في حياة كثير من الأبطال مثل «أوجستين». و «جيروم» و «لوثر» و «كلفن»، وكثيرين غيرهم الذين ناضلوا في وقت ما في سبيل الحرية الدينية، بينما أنكروها على الأخرين في وقت آخر».

#### \* \* \*

وما ذكره الدكتور عن التعصب الصليبي إشارة خفيفة أو قطرة من بحر بالنسبة إلى ما سجَّله التاريخ من ماسي القوم .

والشيء الذي لا تنقطع الدهشة منه هو ما يظهرونه من براءة وشرف بعد اقتراف أشنع الجرائم .

فالإنجليز الذين احتلوا مساحات من أقطار الأرض الفسيحة تزيد على سبعين ضعفاً من بلادهم يسمون الجهاز العسكرى الذي صنع هذا وزارة الدفاع .

أما دولة الأردن التي تعيش على إعانات من هنا وهناك فلها وزارة حرب!

لله ما أغرب خداع العناوين في هذه الدنيا.

رئيس وزراء فرنسا يقول: إننا نعتبر الجزائر كالأندلس، ونعد عربها فرنسيين ونقاتل دون هذا.

فإن قاوَم أصحاب البلاد هذا الفجور السياسى السمج قيل لهم: أنتم متعصبون! وعندما كافح شعب لبنان محاولات المارون محو الطابع العربى عن بلاد تسعة أعشارها عرب وسبعة أعشارها مسلمون قيل له: أنت رجعى ، أنت متأخر ، أنت متعصب!

لماذا؟ لأن كثرة الأهلين في لبنان إن لم يخضعوا للقلة الموالية لفرنسا وإنجلترا وأمريكا ، والتي تريد إثبات الطابع الصليبي للبلاد بالقوة فهم متهمون بالتعصب! أما أذناب الغرب وأشياعه فهم فوق التهم!

إنَّ للتعصب الصليبي صوراً لا حصر لها ، وإثارات تخلق رد الفعل عاتياً قاسياً ، وسنرى من ذلك أمثلة شتَّى .

والدكتوريرى أنَّ التعصب - عموماً - ينشأ من تسلط الدين على الدولة فيقول: «إن السبب الرئيسي للاضطهاد الديني يتركز في ارتباط الدين بالدولة، فنلاحظ أنه

فى كل حالة قامت المسيحية فيها بحرمان الأفراد من الحرية الدينية كانت السُلطة الحكومية مركَّزة في يدها .

والحكومة دائماً في وضع يسمح لها بإرغام الأفراد، إذ أنها قوة منظمة أو غير منظمة ، تملك ما تشاء .

وهي بطبيعة تكوينها لا تخرج عن كونها قوة مادية .

وقد تكون الحكومة ضرورة لتنظيم وإدارة شئون الأفراد .

ولكنها - على الرغم من ذلك - تمثل التسلط والإرغام .

بَيْدَ أَنَّ الدين شيء روحي ، إنه اتصال الله بقلب وعقل الإنسان بالإقناع والتعليم دون ما قوة وإرغام .

فالدين يثبت عن طريق الإقناع والإلهام .

أما الحكومة فعن طريق الإرغام والقوة.

وهما بذلك لا يتفقان في شيء ، بل إنهما متضادان .

فإذا تسلط الدين على قلوب الأفراد فليست ثمة حاجة حينئذ إلا لسُلطة حكومية بسيطة .

وهذا هو ما دعا «جفرسون» إلى أن يقول: «أفضل الحكومات أقلها سُلطة».

إذ أنه كلما زادت سُلطة أحدهما قلّت سُلطة الآخر .

فالدين والحكومة يكمل أحدهما الآخر ، ويعوِّض أحدهما عن الآخر .

ولكن لا يمكن أن يتحدا دون استخدام العنف والتعذيب.

وهنا يقع الزغل الكبير في تاريخ المسيحية.

وهذا الزغل قد أدى إلى التعصب الذى قاوم الحرية الدينية .

فإذا قرأت جيداً أخبار ستة عشر قرناً من القيود الدينية والاضطهاد والتعصب في جميع الدول المسيحية الأوروبية ، وفي شمال وجنوب أمريكا ، سواء أكانت تلك الدول كاثوليكية أم بروتستانتية فلن تجد إنكاراً للحرية الدينية يستحق الذكر إلا من الدول التي اتحد فيها الدين مع الحكم برباط قوى لا يمكن فصمه» .

وعلى هذا النحو مضى الدكتور يغرينا أو يؤكد لنا أنَّ الدين يجب فصله عن الدولة .

والحُجَّة الأولى والأخيرة أنَّ المسيحية حكمت فأعنتت ، وملكت السُلطة فصادرت الحرية ، ووضعت يدها على الدولة فأصابت حقوق الأفراد والشعوب بشَر كبير .

وإذن فيجب تجريد كل دين من سلطان الدولة ، ويجب تجريد الإسلام- بالذات-من كل سناد حكومي!!

وهذا الكلام لايمكن غض النظر عما فيه من تهاو واضطراب.

فإنَّ قياس دين بدين ونتيجة بنتيجة لا يجيئان بهذه السهولة .

بَيْدَ أَنَّ الريبة العظمى تملأ قلوبنا حين نسمع الكلام المذكور فى وقت تتضافر فيه قوى الأمريكان والإنجليز والفرنسيين ومن وراءهم وهم يستميتون فى سحق الإسلام وتدويخ أهله .

إنَّ هؤلاء الناس - حكومات وشعوباً - لا يدعون فرصة تمر دون بسط اليد بأى أذى يمكن إلحاقه بنا وبديننا .

فكيف نستطيع المقاومة الناجحة إذا كانت العقائد المعتدية تظاهرها قوى كبيرة ، على حين يُطلب من الإسلام ومن معتنقيه ألا يفكروا أبداً في إقامة دولة به أو دولة له ؟!

إنَّ هذا الكلام ليس بحثاً علمياً خالصاً ، بل هو أشبه بالاحتيال الثقافي ، أو هو تسويغ لما يصنعه الغربيون بنا ، ونحن في حِلٍّ من رفضه ، دون تردد .

إِنَّ الإسلام لو كان ديناً نظرياً أو فلسفة خيالية لكان عليه - كيما يحتفظ بحياته- أن يواجه المواقف الآتية :

١ - قيام دول مادية تمثل الإلحاد المسلَّح ، وتنشر مبادئه في كل مكان .

٢ - قيام حكومات بادية القوة تشتغل بنهب الأقطار المتخلفة واسترقاق أبنائها ووضع العوائق للحيلولة دون ارتقائهم .

٣ - قيام حضارات تعتمد على الشهوات الإنسانية ، وتبنى تعاليمها على توهين صلة
 الأرض بالسماء ، أو تزييف هذه الصلة ودفعها في مجرى يصبغ العالم بجاهلية حديثة .

٤ - انفجار الأحقاد ضد الإسلام ، من الصهيونية التي حملت السلاح علانية ضد
 العرب ، ومن الصليبية التي تستخفي حيناً وتُكَشِّر عن نابها أحياناً .

فهل تلك الأحوال المخوفة هي المقدمات المعقولة التي تنتج انسلاخ الإسلام عن الدولة ، ووجوب تجرد الدين من كل سلطة تنافح عنه ، وتشرب روحه ، وتقيم حدوده ، وتذود عنه المعتدين ؟؟

إن أركان الدولة جزء من تعاليم الإسلام ، كما يعلم ذلك أي دارس للقرآن الكريم والسُنَّة المطهَّرة .

وتكليف الإسلام أن يتفق مع النصرانية على حذف الدولة من رسالته لا يليق . وهو أشبه ما يكون بتكليف شخصين يملك أحدهما مائة قرش ، والآخر يملك ألف جنيه أن يتبرعا بما معهما .

إنَّ الغُرم كله واقع على المكثر لا على المقل.

واهتمامنا بأمر الدولة يرجع إلى أنَّ هناك أحكاماً تتفق الأديان كلها على ضرورة إقامتها ، فرَّط فيها غيرنا مع علمه بأمر الله فيها ، فلماذا يُفرض علينا أن نفرِّط فيها نحن الأخرين ؟

وذلك كحُرمة الربا والزنا.

فإن الدولة المسيحية تكاد تُجمع على استباحتهما وتسن القوانين المالية والاجتماعية وفيها إغضاء مطلق عن هذا التحريم .

ونحن نعتقد أنَّ من وظيفة الدولة تنظيف المجتمع من هذه الأوبئة .

ولا نرى فصل الدين عن الدولة في تلك الشئون.

على أنَّ للإسلام غايات يسعى إليها ، ومُثلاً عليا يحتضنها .

كإقامة الإيمان وحمايته ، وحفظ الصلة الإلهية بين الله وخلقه ، والاهتمام بأمر الصلاة والزكاة والحق والخير ، والإسهام مع أى فرد أو جماعة فى إقامة حضارة تحترم العدالة وتقر الإنصاف وتسعد البشر .

فلماذا تُبتر الدولة من تعاليم الإسلام؟ . وهى التى تحمل هذا العبء فى الوقت الذى تقوم فيه عشرات الدول المسيحية بشن حملات مترادفة على الإسلام لتوهن قواه وتبدّد شمله وتُذيق أهله الأمرّين ؟؟ .

إذا كان لأحد أن يعض بنان الندم ألف مرة على ما صنع بنفسه .

فنحن - المسلمين- الذين نلعق مرارة الحسرة لأنّا سمحنا للدين أن ينفصل عن الدولة ، أو بتعبير أصرح: سمحنا للاستعمار أن يغزونا في عُقر دارنا فكانت تلك الماسى السود في ديار الإسلام التي لا تزال محتلة بالأجانب ، أو في الديار التي جلوا عنها وبقيت آثارهم فيها تحتاج إلى تطهير بمض طويل . . .

ومن البديهي أنَّ حرية الدعوة إلى الله ، واعتناق دياناته المختلفة شيء لا يتنافى مع بقاء الدولة في أحضان الإسلام ...

إنَّ تجارب أربعة عشر قرناً مضت تهتف بأنَّ الحكم الإسلامي لم يستغل السلطة يوماً في الإكراه على الدين ، أو التحويل عن مذهب .

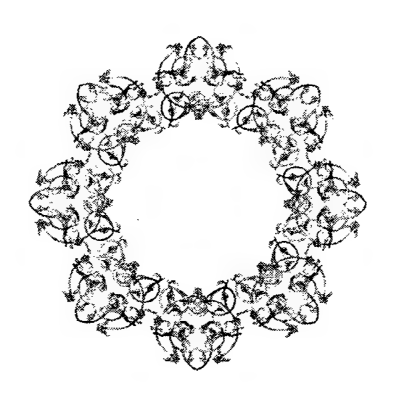
وسجلات التاريخ تعى النقائض في هذا المضمار بالنسبة إلى المسيحية ، ومذاهبها الكثيرة . . . وعندما ننظر إلى الأحداث التي تظلنا الآن - نجد أنَّ دولاً اصطنعت اصطناعاً في بيئات ، ما كان يمكن أن تتمخض عنها - لتكون هذه الدول سوط عذاب للإسلام وأهله .

في «غانا» و «الحبشة» و «لبنان» -مثلاً- اختلفت فيها حكومات مسيحية مع أنَّ كثرة الشعب في هذه الأقطار مسلمة!!

لاذا؟ لأن النصرانية تريد استغلال الجهاز الحكومي الخطير في مد حياتها ووأد عداتها ، ثم يقال بعد ذلك للمسلمين : افصلوا الدين عن الدولة !!

واقتران التبشير بالاستعمار أمر معروف ، وقد رأينا كيف يمهد رجال الكنيسة في أواسط إفريقيا وجنوبها وشمالها لحكم إنجلترا وفرنسا . . ثم أمريكا أخيرا .

ولنضرب الأمثال لكى يعرف القارئ كيف تسيطر النزعة الدينية على الحكم وتوجه أداته تبع هواها . . . .



### حكومات مسيحية نشعوب مسلمة

لـ «لبنان» قضية ينبغى أن تألف الآذان سماعها ، وأن تستحضر باستمرار مغزاها . قصة الشعب المسلم الذي تواطأت الأقوال على أنه قلّة وهو كثير .

والدين الذي زعموا أنه يستمتع بحريته وهو يختنق ويذوى وراء سياسة محكمة من الإقصاء والتضييق . . . .

وهي قصة تثير السخط والضحك .

أما السخط، فلهذا التآمر على إخفاء الحقيقة . وتجاهل وجودها وكتم أنفاسها كلما قامت بحركة تنبئ عن حياتها . . .

وأما الضحك - وهو بداهة ليس ضحك التبسط والسرور . ولكنه ضحك الدهشة والعجب - فهو أنَّ المظلوم يرد الضربات عن نفسه وهو يصيح : لستُ متعصباً !!

نعم . . هذا المظلوم يخفف من قبضة الأصابع الحديدية على عنقه ، ثم يصيح -وهو لا يكاد يلتقط أنفاسه - : أنا لا أريد إماتة أحد .

أليس ذلك موقف المسلمين في لبنان ؟

إنَّ الدستور القائم حكم أن توضع مصائرهم في يد طائفة حاقدة .

وجعل الميزان مقلوباً في كل شأن سياسي واجتماعي .

لمصلحة ثلاثمائة ألف «ماروني» اعتبروا الكثرة الساحقة ، بينما اعتبر نحو مليون مسلم قلَّة صغيرة!

فإذا تحرك المسلمون بين الحين والحين لينقذوا ما يمكن استنقاذه من دينهم ودنياهم ، كان الاتهام الذي ينشغل المسلمون بدفعه أنهم ليسوا متعصبين . .

نسمع هذا السياسى ، وهذا المفتى ، وهذا الموظف ، وهذا التاجر ، وغيرهم من قادة الطائفة الإسلامية -كما تسمى في لبنان- نسمع أولئك جميعاً يجتهدون في نفى تهمة التعصب عن أنفسهم .

لماذا؟ . . لأن الإسلام الذي يُلطم على وجهه هو أول التهمة .

أما المارونية التي تلطمه فهي فوق المأخذ والريبة .

الكثرة المنكورة الحق متعصبة.

والقلة المنتفخة المفتئتة على غيرها ، لا .

وعلى الدم الإسلامي أن يُسفَك وهو ظنين موصوم . .

وعلى القَتلة - ومن ورائهم «أمريكا» و «إنجلترا» و «فرنسا» - أن يزعموا أن الصليبية السالبة الناهبة لم تقترف ذنباً ولم تعرف تعصباً .

فإعطاء الكثرة المسلمة النُزر اليسير شيء مفهوم.

وتضخم القِلَة المارونية ، ومضاعفة أنصبتها من كل شيء أمر مفهوم أيضاً .

وهذا ما يحكم به العقل ويرتضيه العدل .

أما القول بغير ذلك فهو من الإسلام تعصب، ومن المسلمين تطلع يُقاومَ بحد السيف . .

#### \* \* \*

من ثلاثين سنة اصطنع الفرنسيون إحصاءً مزوراً لسكان لبنان ، قصدوا من إجرائه إقامة وطن مسيحى قومى بجوار الوطن القومى لليهود في فلسطين . .

ويكون من هذا الصنيع المفتعل حاجز يفصل الإسلام عن شرق البحر الأبيض المتوسط، ويمزق كيانه الممتد بين آسيا وإفريقيا.

ولما كانت هذه المناطق إسلامية خالصة ، ولا يوجد فيها من اليهود والنصارى إلا عدد قليل ، فقد رأى الاستعمار تسخير جميع الوسائل ، واستخدام القوة والجيلة ، والجيش والسياسة ، والخيانات الحلية والدولية لتهويد فلسطين ، وتنصير لبنان . .

وأقيمت دولة إسرائيل بعد استقدام الألوف المؤلَّفة من يهود أوروبا ليكاثروا عرب فلسطين بعددهم . .

وفي عُرف السياسة الغربية يجوز وصف هذا العمل بأى صفة إلا أنه تعصب ضد الإسلام والتهام لحقوق أهله .

وأقيمت دولة لبنان بعد أن زُيِّف إحصاء غريب أهملت فيه جماهير كثيفة من السكان المسلمين ، ثم ضمت في الوقت نفسه ألوف مؤلفة من النازحين إلى الأمريكتين الذين تجنسوا من نصف قرن بالجنسيات الأمريكية المختلفة ، اعتبروا جميعاً مسيحيين لبنانيين .

وبذلك - وبفنون عجيبة أخرى من الكذب والتشويه - أمكن جعل المسلمين نحو ٤٨٪ من السكان .

ثم جُعِلت شارة الدولة وأجهزتها وسياستها مسيحية من الألف إلى الياء .

وأخذت السلطة التي أقامها الاستعمار ورسم لها وجهتها تؤدى وظيفتها وتمشى رويداً إلى غايتها . .

فقامت سياسة التوظف على وضع المناصب الكبرى والصغرى بيد المسيحيين وحدهم ، حتى ليندر أن يُرَى موظف مسلم في عمل رئيسي .

ونسبة المسلمين في الوظائف العسكرية والمدنية والخارجية لا تتجاوز ١٠٪ .

وقامت سياسة التعليم على مثل ذلك .

فأغلقت في عهد «إميل إده» جميع المدارس الإسلامية .

ونشطت الحكومة في إقامة تعليم ذي صبغة معينة يتسع في مرحلتيه الأولى والمتوسطة لعدد من المسلمين .

فإذا جاء دور التعليم الجامعي سُدَّت الأبواب في وجه الكثرة ، أو سُمح لنفر يُحصون على الأصابع بدخول بعض الكليات النظرية .

أما الطب والهندسة ، فيصعب أو يستحيل أن يتيسر أمام الطَّلاب المسلمين .

وفى «لبنان» ثلاث جامعات مسيحية تشرف حكومة «لبنان» على إحداها، ويشرف الفاتيكان على الثانية، ويشرف الأمريكان على الثالثة.

وكلها تتسابق بهمة ظاهرة لإماتة الإسلام في نفوس المسلمين وبين صفوفهم، وتخريج طبقة من المثقفين تدين بولائها الروحي والعلمي للغرب فحسب.

وفى «لبنان» التقت جهود نصارى العالم أجمع ، كيما يتم إنجاح الغزو «الصليبى السلمى» لهذه البقعة .

فهناك بعوث وأديرة ومدارس يُسهِم في تمويلها وتعضيدها أهل السويد في شمال أوروبا ، وأهل النمسا من وسطها ، عدا الفرنسيين في الجنوب .

وذلك إلى جانب جهود الأمريكان في القارتين الشمالية والجنوبية .

كتب «جوردن جاسكيل» في مجلة «الختار» تحت عنوان: «لبنان واحة الشرق الأوسط» عدد يونيه سنة ١٩٥٨ ما يأتي:

يقول المثل: «ألق حجراً على أى حشد لبنانى ، وستكون واثقاً من أنك ستصيب أسقفاً واحداً على الأقل»!

إنَّ بيروت تزخر بالأساقف ، وبها اثنان من الكرادلة الكاثوليك وهى المدينة الوحيدة في العالم التي تجمع مثل هذا العدد عدا روما - ذلك فضلاً عن جيش ضخم من البطاركة ، والكهنة والأرشمندريت . . إلخ .

لمَ كل هذا؟ لمحاولة تنصير لبنان!

وإنشاء وطن قومى مسيحى يكمل الوطن القومى اليهودى المقام فى فلسطين . المهم هو إتمام ذلك العمل الدنىء فى صمت وليونة ما أمكن .

فإذا لم ينجح هذا الأسلوب فليس هناك إلا الذبح والاستئصال للتغلب على الإسلام «المتعصب»!

### \* \* \*

المال والعلم والفن وصنوف المعاونات الجلية والخفية تأمرت جميعاً ضد المليون مسلم المقيمين في «لبنان» والذين يُراد طيهم في أكفان الموت الأدبى والمادى .

تلك التي نسجتها الصليبية الغربية ، فأحكمت نسجها .

بَيْدَ أَنَّ الأمر تطلب عملاً آخر ، فإنَّ المسلمين لا تزيدهم الأيام إلا كثرة ، ولا بد من مغالبة هذا التزايد الذي صحبته يقظة معنوية خطيرة . .

وهنا تجيء سياسة التجنيس.

فقد دأبت حكومة «لبنان» على اصطياد أى مسيحى والتبرع له بجنسية لبنانية ، أملة من وراء ذلك تحويل الكثرة المزعومة إلى كثرة حقيقية . .

وعندما زرتُ «لبنان» تعرفتُ على بعض المصريين النازحين ابتغاء الرزق.

فأما المسلم منهم فهو يحمل إذن إقامة موقوتة .

وأما القبطى فقد مُنحَ جنسية لبنانية .

وكذلك صنعت حكومة «لبنان» مع اللاجئين الفلسطينيين .

المسلمون منهم يلقون الهوان والتجريح .

وأما المسيحيون فقد اعتبروا مواطنين صالحين .

وتوجد في «لبنان» طائفة كردية قدمت إلى هذه البلاد وتوطنتها قبل أن يجيء الأرمن إلى «لبنان» بأمد طويل .

ومع ذلك فإن الأرمن - لأنهم نصارى - نالوا الجنسية اللبنانية في هدوء وبساطة . أما الأكراد المسلمون فقد حُرموا هذا الحق . .

ولما شعروا بالعلَّة الخافية وراء حرمانهم لجأ بعضهم إلى الحيلة . فأعلن تنصره ، وسارع أولو الأمر على عجل فأعطوه الجنسية اللبنانية ، فلما نالها واطمأن عاد إلى الإسلام مرة أخرى ، وهنا ثارت ثائرة الحكومة اللبنانية وقرر رجالها ألا يقعوا في هذا الفخ .

وحظروا ألا يدخل أحد من الأكراد في الجنسية اللبنانية! . .

والوجه الصليبي لحكومة «لبنان» لا تستره التزويقات المصطنعة ، فثوب الرياء يشف عما تحته .

وقد رأى أخيراً بعض ساسة «لبنان» ألا ضرورة لهذا الرياء، فكاشف بما يُضمر، وأعلن في المجالات الدولية عن حقيقة نفسه.

ومن هنا رأينا الطابع الخارجي لسياسة «لبنان» غربياً بحتاً .

لا على أساس من المصالح المشتركة ، بل على أساس من العواطف المشتركة .

وكان من المضحك أن يؤيد «لبنان» مشروع «أيزنهاور» قبل أن يؤيده البرلمان الأمريكي، وأن يكون مركزاً للشغب الدائم ضد التيار العربي المتحرر.

وانفجر الجمهور في «لبنان» ضد حكومته المتعصبة الحاقدة.

فماذا حدث؟ سارعت إنجلترا وفرنسا وأمريكا- وهى دول الاتفاق الثلاثى لحماية إسرائيل - سارعت إلى الوقوف مع السُلطة الجائرة فى «لبنان» ومغاضبة الثورة الحرة واتهامها ، ومحاولة إرغام المليون مسلم على الخضوع الذليل للحكم الذى صنعه الاستعمار وحدَّد أهدافه .

وفى هذه المناسبة الدقيقة ، واحتقاراً للدم الأبى المسفوك فى القُطر المضطهد . يبرز فى دنيا السياسة العالمية اتفاق يجعل السيد «شارل مالك» وزير خارجية لبنان رئيساً لهيئة الأم المتحدة .

كأن الصليبية العالمية تقول لعملائها في «لبنان»: لاتقلقوا ، نحن من ورائكم . ثم تنشط دول الغرب الثلاث ، وتتصل بالجمهورية العربية المتحدة لتحول بين عونها وبين الشعب اللبناني الثائر .

إن حكومة «لبنان» ربيبة أخرى لحكومة إسرائيل، وإنَّ أمريكا هي الوالد الروحي والمادي لهذه الربائب الملعونة.

ولو أنَّ هذه المأساة أخذت عنوانها الطبيعي لقلنا: حلقة في سلسلة المظالم التي يرتكبها بعض البَشر مع البعض الآخر .

وما أكثر ما يتغابن الناس على مر العصور.

لكن المزعج في هذه القصة أنَّ القتيل يرضي وليس يرضى القاتل.

وأن البرىء يتغاضى والمجرم يتطاول .

وأنَّ الإسلام الجريح النبيل يتحامل على آلامه ، ويريد أن يتجنب العراك وألا يثير اللجاجة .

أما خصومه فهم يمضون في طريق الضغائن والافتراء لا يردهم شيء .

وعندما شاعت فكرة القومية العربية ، وصار لها شأن يُذكر في ميدان السياسة وتطلع لها جمهور كبير في «لبنان» قال رجل «ماروني» لأحد المسلمين: إنَّ العروبة تعنى الإسلام ، وأنتم تتسترون وراءها لعلَّة لا تخفى .

فقال له المسلم: إنَّ العروبة أوسع دائرة ، وهي لا تعنى ديناً ولا مذهباً! ويجب أن تُفسحوا لها الطريق ، وأن تُشرَحوا بها صدراً .

قال الماروني : مهما ارتضيتم لها من تفاسير فنحن نأباها . وعلى أي حال فنحن لسنا عربا ، إننا جنس آخر ارتبط بالغرب في روحه وفكره .

وحاول المسلم الساذج أن يقنع صاحبه بأنه عربى ، وأنَّ العروبة لا تعنى الإسلام ، وكان رد «الماروني» : كلا ، وأنتم متعصبون! .

وغاظني أن تسقط الحقيقة إلى هذا الدرك، وأن تجد الصفاقة هذه الجرأة.

فقلت : هَب العروبة تعنى الإسلام ، فماذا فيها من تعصب ؟ .

هل الذي يطلب حق الحياة متعصب ، والذي يستكثر هذا الحق على غيره متسامح ؟

هل القِلَّة التي تزيف الأوضاع لتسود باسم الدين متسامحة؟ والكثرة التي تنشد العدل وتحترم الواقع هي التي تُتهم بالتعصب؟!

إن الفرنسيين جاءوا إلى هذه البلاد ، فكذبوا على تاريخ الماضى والحاضر وأرادوا أن يجعلوا منكم ملوك لبنان كما أراد حلفاؤهم أن يجعلوا اليهود ملوك فلسطين .

أفيُعتبر العرب متعصبين لكراهيتهم هذا الكذب الصراح . وتُعتبرون متسامحين لأنكم صدقتم ما افتريتم ، وأقمتم حياتكم عليه ؟!

أليس في وجوهكم بقية حياء تمنعكم من اتهام المسلمين بصفة أنتم أسرع الناس اليها ، وهم أنأى الناس عنها ؟

إما أن تحكم القلَّة الكثرة ، وأن يخنع المسلمون لغيرهم ، وأن يتنازلوا في صَغار عن أحكام دينهم ، وإما علت الصيحات الكذوبة تزعم أنَّ المسلمين متعصبون .

#### \* \* \*

وراقبتُ انفجار الشعور العام في «لبنان» ضد حكومة «شمعون» وأخذتُ أتسمع الأنباء من هنا وهناك – أمريكا وإنجلترا وفرنسا – تساند عملاءها وتمدهم جهرة بالسلاح. والحكومة التي صنعها الاستعمار الغربي تُسخِّر قواها في الفتك وسفك دماء الأحرار الثائرين . .

والمناطق الإسلامية تكافح - بشرف وشجاعة - ظلم الأوضاع العالمية والمحلية .

والزعماء المسلمون لا يفتأون يرددون بين الحين والحين هذه الكلمات : إننا لا نقاتل عن الطائفية ، ولا نقاتل ضد دين . . .

بل كادوا يقولون: لا نقاتل عن دين . . .

إنهم مساكين متهمون بالتعصب ، فهم يردون الاتهام بهوس . . والذين يوجهون لهم هذا الاتهام هم الرجال الذين صنعوا إسرائيل على أنقاض العروبة والإسلام . . .

والذين يريدون تكرير المصيبة نفسها في لبنان .

إنَّ المرآة العاهرة أقدر الناس على تجريح الغافلات المحصنات.

لقد علم الأولون والأخرون أنَّ التعصب منكم بدأ ، وإليكم يعود .

أما المسلمون . . فهم أقرب خلق الله إلى فضائل السماحة والتلطف والعدالة والإنصاف .

ولندع «لبنان» إلى مكان آخر من أرض الله . . لندعه إلى الحبشه مثلاً .

وسترى أنَّ وظيفة الحكم في «الدولة المسيحية» لا تعنى شيئاً إلا إرهاق الإسلام وانتقاص أطرافه ، وتجميع العداوات الوافدة من الغرب لتلتقى على الكيد والصدِّ عنه .

وسياسة هذه الدول لا تتخلى عن مبدئها العتيد . . تذأب واضرب ، والبس ثياب الحَمَل الوديع .

هاجم الآخرين ثم قل: كانوا ينوون العدوان علينا.

سياسة هذه الدول: أنَّ الجزيرة - كي تأمن غوائل المد والجزر - يجب أن يتحول البحر من حولها إلى يابسة .

فإذا قيل لها: لقد مرت قرون والبحر هادئ لا يشور، قالت: ربما ثار في المستقبل، وعلى كل حال يجب أن يُقاومَ ظلمه المتوقّع بجميع الوسائل وأن تبدأ هذه المقاومة من اليوم.

وإليك صورة من هذا الاحتكار المفتعل، تؤكد خطوط السياسة الصليبية المنتهجة ضدنا.

## \* \* \*

فى إفريقيا الشرقية أمة إسلامية كبيرة بعثرتها الظروف السيئة على أقطار شتّى ، ثم أدركتها أطماع الاستعمار فنالت منها كل منال .

من هذه الأمة البائسة «أريتريا» التي سقطت في براثن الاحتلال الإيطالي، ثم البريطاني.

وما كادت تنتعش قليلاً وترجو الخلاص من كلا البلاءين حتى تحركت نحوها الحبشة تطلب أن تضمها إليها فيما يسمى «الاتحاد الفيدرالي» .

وهَبَّ الجمهور الساخط يطلب الاستقلال بأمره ، والنجاة من غول التعصب الحبشى القائم .

بَيْدَ أَنَّ الأحباش كانوا بالمرصاد لهذه الحركات.

فأرسلوا رجالهم بالخناجر والمسدسات يقتلون الأحرار ويبثون الرعب

وعندما حاول أحد الزعماء الذهاب إلى منظمة الأمم المتحدة لعرض قضية بلاده اغتاله الأحباش وهو على أهبة السفر .

ثم التقى الساسة الأحباش مع الساسة العالمين على أمر قد قُدِّر. فضُمت «أريتريا» المسلمة إلى الحبشة.

وشرع هؤلاء - فور تسلمهم مقاليد البلاد- في إزهاق روح الإسلام وقتل كل كرامة لأهله!

والغريب أنَّ دول الجامعة العربية وافقت على هذا العمل المنكر.

لماذا؟ كي لا تُتهم بالتعصب.

وكادت المأساة تتكرر في «الصومال». القُطر الآخر الملاصق للحبشة.

وشرع الإمبراطور الإفريقي مع رجالات أمريكا وأوروبا يبيِّتون الشر لذلك الشعب الناهض .

ولا يزال الكفاح دائراً ، وليس يعلم إلا الله عقباه .

ولا بأس أن ننقل هنا نُبذاً من كتاب «مؤامرة إفريقيا» لـ «أحمد بهاء الدين» . . يكشف جانباً من أطراف الكفاح الطويل الذي يحمل الصومال عبئه ليفوز بحريته وعقيدته معاً . . قال :

«هذا الصراع الذي يدور له الرأس . . هذا الصراع الذي تشترك فيه إنجلترا وفرنسا وإيطاليا وأمريكا . . ليس كل شيء في هذا البلد الصغير .

فالصومال له جارة أكبر وأقوى ، هي أثيوبيا .

قد كان المفروض أن تجد الصومال في جارتها الإفريقية نصيراً ومساعداً لها .

كان المفروض أن تجد في جارتها الإفريقية جداراً تسند ظهرها إليه إذا تكاثر عليها الطامعون.

ولكن الظروف السياسية - مع الأسف- جعلت من هذه الجارة مصدراً آخر للخطر على الصومال . وطامعاً آخر يشترك في الصراع في هذا البلد الصغير .

والأسباب من بينها - مع الأسف- أنَّ أثيوبيا مسيحية ، والصومال مسلمة .

والأصل في هذا العصر أنَّ الدين لا يجب ألا يكون قضية سياسية ، ولا سلاحاً سياسياً . ولكننا سوف نرى بعد قليل كيف أنَّ الاستعمار هو الذي لجأ إلى السلاح ، وهو الذي بدأ باستغلال الدين .

ومن بين هذه الأسباب -أيضاً - أنَّ أثيوبيا مرتبطة إلى حد بعيد بالسياسة الغربية عموماً ، والأمريكية بوجه خاص .

فأثيوبيا غاصة بالخبراء الأمريكيين والضباط والطيارين الأمريكيين.

وهي مرتبطة بمعاهدات كثيرة للمساعدة الفنية والاقتصادية والعسكرية.

فهى الدولة الإفريقية التى يظهر فيها النفوذ الأمريكى أكثر مما يظهر في أى بلد إفريقي آخر .

ومن بين هذه الأسباب - أخيراً - أنّ أثيوبيا لها مطامع إقليمية في الصومال.

فعندما انتصرت القوات الإنجليزية سنة ١٩٤١ على القوات الإيطالية وطردتها من الصومال، ومن الحبشة على السواء، بقيت هناك حتى عاد الإمبراطور هيلاسلاسى إلى عاصمته «أديس أبابا» فانسحبت إنجلترا من «أثيوبيا» وبقيت الصومال حتى سنة ١٩٥٠ عندما تقرر وضعها تحت وصاية إيطاليا .

وقبل أن تنسحب إنجلترا من الصومال ، قامت برسم خط حدود بين الصومال وأثيوبيا ، وصفته بأنه خط مؤقت .

وبمقتضاه انتزعت منطقة «أوجادين» من الصومال وأعطتها أثيوبيا .

ومن ذلك الوقت وكل المباحثات التي تجرى لتسويتها تفشل.

وأثيوبيا - بالذات- ليست متلهفة على الوصول إلى حل.

فالأوجادين على أي حال في يدها ، وكل يوم يمر يثبِّت أقدامها هناك .

وفى سنة ١٩٥٥ ، فوجئت الصومال - كما سبق أن ذكرنا- باتفاقية سرية أخرى تُعقد بين إنجلترا وأثيوبيا تعطيها بمقتضاها مناطق أخرى صومالية كانت تحت الإدارة الإنجليزية .

والأوجادين منطقة مسلمة كلها ، وسكانها جميعاً صوماليون ، ليس بينهم ولا أقلية من الأحباش .

ومن ذلك الوقت ثار الصوماليون على أثيوبيا وأصبحوا يعادونها ويشكون في نواياها ، كما يعادون الإنجليز ويشكون في نواياهم .

وقد ظهر دور أمريكا في هذه القضية واضحاً ، عندما نوقشت قضية الحدود بين الصومال وأثيوبيا أمام لجنة الوصاية في الأمم المتحدة .

لقد تقدم السيد «رفيق عشى» مندوب «سوريا» بمشروع قرار خاص بمشكلة الحدود يوصى فيه بتعيين وسيط في حالة فشل المفاوضات بين إيطاليا وأثيوبيا لتسوية الحدود بينها وبين الصومال .

وقد نشط الوفد الأمريكي في الاتصال بوفود الدول للتصويت ضد مشروع القرار السوري .

وقام «كمال الدين صلاح» والسيد «رفيق عشى» بالاتصال بالوفود للحصول على تأييدها ، وقد عاونهما في ذلك مندوبو الهند ، وسلفادور ، وهايتي .

وكان يتزعم الحملة على مشروع القرار مستر «مولكاهي» عضو الوفد الأمريكي الذي يُعتبر مستشار وزارة الخارجية الأمريكية في شئون شرق ووسط إفريقيا الاستوائية ، وذلك لسابق خدمته في أريتريا .

ولما كانت الولايات المتحدة قد بدأت تبدى اهتماماً واضحاً بهذه المناطق ، واتخذت من أثيوبيا مركزاً لمباشرة نشاطها وتنفيذ سياستها الإفريقية ، فقد كان من المنطق أن يعارض الوفد الأمريكي في مجلس الوصاية في أي إجراء فيه تعريض أو إحراج للحبشة .

وفى أثناء مناقشة خاصة بين «كمال الدين» ومستر «مولكاهي» ذكر الأخير أن مشروع القرار السورى سيكون له رد فعل سيىء في الحبشة ، لأنه مقدّم من دول إسلامية!

والأحباش يشعرون أنهم جزيرة مسيحية في بحر إسلامي .

ويشعرون بالأخطار التي تهدد كيانهم من كل جانب!

ويبدو أن الفقرة الأخيرة من كلام المندوب الأمريكي كانت فلتة لسان .

فقد حاول بعد ذلك أن يفسرها بمعنى آخر ، وأن يقول : إنَّ هذا تفكيره الشخصي .

فأجابه «كمال الدين» بأنه لا مبرر لمثل هذا الشعور أو التفكير ، وأن الاعتقادات الدينية وحدها ليست أساساً تُبنَى عليه تصرفات الدول .

ثم إن رفض مشروع القرار السورى معناه بقاء مشكلة الحدود معلَّقة مع ما يؤدى إليه ذلك من متاعب وعدم استقرار في هذه المنطقة .

وقد وافق المجلس على الاقتراح السورى.

على أننا يجب أن نقف لحظة عند فقرة مهمة وردت في كلام المندوب الأمريكي عن شعور الحبشة بالأخطار التي تتهدد الحبشة من كل جانب!..

ما هي الأخطار التي تتهدد الحبشة من كل جانب ؟

إنَّ كل الدول المحيطة بها إما مستعمرات ، أو دول مستقلة أقل منها قوة .

ولم يعرف أحد أنَّ هناك دولة واحدة في هذه المنطقة لها مطامع في أي مكان على الأرض ...

إنها كلها شعوب تريد أولاً أن تستقل أو أن تحل مشاكلها الداخلية .

ثم إن أثيوبيا في منطقة بعيدة عن التوتر الدولي والحروب الباردة . . فهي نموذج للبلد الذي لا تتهدده أي أخطار . . .

ولكن السياسة الأمريكية - فيما يبدو- يهمها إفزاع دولة كأثيوبيا وإقناعها بأنَّ هناك أخطاراً وهمية تحيط بها ، وتخويفها كذباً بأنها جزيرة مسيحية في بحر مسلم!!

فبذلك تستطيع أن تتغلغل ، ولن تستطيع أن تبنى فيها قواعد عسكرية إلا إذا أقنعتها بأنها للدفاع عنها «ضد خطر ما» . .

وقد أثمرت هذه السياسة حتى في المسائل الخارجية البعيدة نسبياً عن أثيوبيا .

فعندما نوقشت قضية الجزائر في الجمعية العامة للأم المتحدة صوَّت أثيوبيا ضد طاب إدراج القضية ، كما صوَّتت الولايات المتحدة .

وكان غريباً أن تُصوِّت دولة إفريقية قاست الاستعمار خمس عشرة سنة ضد حرية شعب إفريقي آخر يكافح بالدم ضد الاستعمار! . .

إنه موقف غريب ، جاء ثمرة السياسة الأجنبية ، التى تريد أن تخلق العُقَد النفسية ، وتخلق أسباب التنافر بين الدول الإفريقية بعضها من البعض الآخر . . . رغم أنها دول متحدة المصالح فى واقع الأمر» .

#### \* \* \*

وأغرب من ذلك التعاون الوثيق بين حكومة الحبشة النصرانية وإسرائيل! لقد وحدت عداوة الإسلام بين الخصوم الأقدمين.

فإذا سلسلة الغدر تستحكم للإجهاز عليه . . . واسمع إلى هذه الحقائق :

١ - إنَّ الاستعمار جعل من اليهودي «ناتان مادين» الإسرائيلي مستشاراً قانونياً عاماً للحكومة الأثيوبية .

وهو أيضاً النائب العام المختص بوضع قوانين الدولة . . .

٢ - أعادت وزارة الخارجية الأمريكية الدكتور «سبنسر» اليهودى الأمريكي إلى
 أثيوبيا ليكون مستشاراً لوزارة خارجيتها

وهو يشغل هذا المركز منذ عهد الرئيس روزفلت (عام ١٩٤٤) .

٣ - إنَّ مستشار وزارة التجارة والصناعة هو البريجادير «فرانكو ستافورد» وهو يهودى إنجليزى أعارته بريطانيا لأثيوبيا لكى يُشرف فيها على شئون التجارة والصناعة (١) .

### \* \* \*

لقد ضحكت ضحكة العارف بما هنالك عندما سمعت اقتراح فصل الدين عن الدول يُعرض علينا - نحن المسلمين- لنأخذ به ونستريح إليه !!

فى هذا العصر الذى استطاعت شتَّى النِّحل أن تُسخِّر كل ما ينطوى عليه معنى الدولة من سلطة ونفوذ لدعم كيانها . وتوهين غيرها ، يقال للمسلمين : من الخير فصل الدين عن الدولة . .!

فى هذا العصر الذى استُهدف الإسلام فيه لحرب اشتركت فيها شعوب مضلَّلة وحكومات جشعة مجرمة ، والتقت على المكر به سطوة القهر ولين الخداع ، يقال لنا : من الخير فصل الدين عن الدولة . .!

والحقيقة الكالحة أنَّ الدين في أوروبا لم يستغل الدولة لبلوغ أهدافه.

بل إنَّ الدولة هي التي استغلته لبلوغ مأربها! . .

أى أنَّ الدين فى منطق الاستعمار لا يعدو أن يكون مطية لأمانيه السافلة فى خنق الحريات ، وسحق الأم ، وتسويغ الجور ، وإبقاء قارات بأكملها بقرة حلوباً لحفنة من المغامرين والخطفة!!

إن من حق المسيحية أن تُبشِّر بعقائدها ، وأن تعرضها على كل ذى لب كى يقبلها أو يرفضها .

وذلك حق نقرره لكل دين.

لكننا نشمئز من أن تقوم الأديان بدور الوسيط في سياسة الغشم والغصب وسرقة المال وسفك الدم . . . .

<sup>(</sup>١) من منشورات الهيئة العربية العليا لفلسطين .

ووددتُ لو أنَّ المسيحية نزَّهت نفسها عن القيام بذلك الدور . لكنها لم تفعل . وهاك فصلاً يميط اللثام عن بعض المناكر التي تُقترف في ذلك الجال : الدين في خدمة البترول<sup>(۱)</sup> . .

قسيس إيطالي اسمه «فليبيني» يروح ويجيء في أنحاء الصومال منذ خمس وعشرين سنة .

إنَّ مهمته الرسمية هي أنه رئيس بعثات التبشير الكاثوليكية في الصومال.

ولكن الإدارة لا تعامله معاملة قسيس عادى . فهو متمتع بالحصانة الديبلوماسية ، والإعفاءات الجمركية .

وسيارته الخاصة تحمل رقماً من أرقام «الهيئة السياسية» .

إنَّ مهمة هذا القسيس سياسية في الدرجة الأولى . وكذلك مهمة كل بعثات التبشير!

لقد تعوَّد الشرق منذ زمن بعيد أن يكون شعاره: الدين لله والوطن للجميع.

وأرض هذا الشرق هي التي أنبتت كل الأديان ، فكان من الطبيعي أن تألف وجود الأديان المختلفة جنباً إلى جنب .

ولم يعرف الشرق أبداً الحروب الدينية التي عرفتها أوروبا مثلاً.

لم يعرف الشرق الحروب الدينية إلا على يد أوروبا التي كانت تبرِّر موجات غزوها للشرق بأسباب دينية ، كما تفعل الآن إسرائيل · ·

وفي إفريقيا - بالذات- نجد أنَّ الاستعمار لا يتورع عن استخدام الدين وجعله مطبة لتحقيق أغراضه . . .

إنَّ الشعب الصومالي شعب مسلم ، منذ أكثر من ألف سنة .

فإذا كان الغرب يحترم كل الأديان ويُقدِّرها كما نحترمها ونقدِّرها نحن في الشرق . . فلماذا يحاول أن يُخرج هذا الشعب عن دينه ؟

أليس هذا - وحده- عدواناً واستفزازاً وإثارة للمشاكل . .!

فما بالنا إذا كان الأمر ليس قاصراً على الدعوة الدينية فقط . .؟

<sup>(</sup>١) عن المصدر السابق.

ما بالنا إذا كان هذا التبشير الديني يسير دائماً في ركاب الاستعمار ، متلوناً بلونه ، متلائماً مع ظروفه ، ملبياً لحاجته . . . ؟ في الأصل كانت أكثر البعثات التبشيرية في الصومال بعثات بروتستانتية .

فلما دخل الاستعمار الإيطالي، أخذ يطارد المبشرين البروتستانت، حتى تخلُّص سهم وأفسح الجال أمام المبشرين الإيطاليين . . . الكاثوليك! . . .

والآن . . . منذ سنوات فقط . أى نفوذ سياسى واقتصادى بدأ يجتاح العالم الغربى على أنقاض النفوذ الاستعمارى القديم ، إيطاليا ، أو فرنسا ، أو إنجلترا . . إنه النفوذ الأمريكي .

ومن أجل ذلك بدأ زحف المبشرين الأمريكيين -البروتستانت- يغزو الصومال . . . دخلها مع النقطة الرابعة ، وشركات التنقيب عن البترول ، والخبراء!

وكانت هذه معركة أخرى على «كمال الدين صلاح» أن يواجهها . .

عندما ذهب أول الأمر، كانت السطوة ما تزال في أيدى بعثات التبشير الإيطالية، كان «فليبيني» الذي يقيم في الصومال منذ ٢٥ سنة حتى عرف لغة البلاد، وأهلها، وعاداتها، وتقاليدها، هو النجم اللامع والأب الروحي للتبشير.

وكان «أدموندو» هو ابن التبشير وتلميذه البكر . . .

إِنَّ «أدموندو» ليس إيطالياً ، ولكنه صومالي . صومالي مسلم في الأصل .

اسمه «محمد شيخ عثمان» ولكنه دخل - منذ كان صبياً - في مدارس التبشير وارتد عن الإسلام .

ولكنه عندما كبر ودخل الحياة العامة ترك المسيحية وعاد أدراجه إلى الإسلام . وظل أمام الناس - وأمام نفسه- بغير دين ، وبغير اسم . . .

والإدارة الإيطالية تهتم بأن تمنح خريجى مدارسها التبشيرية أحسن المناصب وأكبر المرتبات حتى يظهروا متفوقين على أهلهم وأقرانهم الباقين في الإسلام، أملاً في أن يكون في هذا دعاية كافية للتبشير . .

أما «أدموندو» الابن البكر للتبشير، فقد أسست الإدارة له حزباً اسمه الحزب الديمقراطي، وعيَّنته سكرتيراً عاماً له وأرسلته إلى «روما» ليتمرن في وزارة الخارجية الإيطالية . . فمن يدري ؟ .

لعله يكون في المستقبل وزيراً أو سفيراً ، فلا ينسى أن يكون عميلاً لأرباب نعمته . إنه نموذج حي فريد من نماذج الأشخاص الذين يصنعهم الاستعمار .

فبعد أن يسلبهم كل مقومات الشخصية السليمة ، في التاريخ والكيان ، والبناء النفسى ، يدفعهم إلى المراكز العليا والمسئوليات ، لأنه يعرف أنَّ لا خطر منهم قط بعد أن انتزع منهم كل صفحات الشخصية والاستقلال!..

ولكن حركة التبشير الإيطالية لم تلبث أن بدت ضعيفة خائرة إزاء الغزو البروتستانتي الجديد الآتي مع الأمريكان ...

والثانية برئاسة قسيس آخر اسمه «مورديكر» . .

وقد بدأت كل بعثة بإقامة مركز تعليمي لدراسة اللُّغة الإنجليزية والدين .

وبدأ رئيسا البعثتين يهاجمان الدين الإسلامي والمعتقدات الإسلامية علناً.

وبسرعة تُحسد عليها البعثتان ، بدأتا تتدخلان في القضايا المحلية والسياسية وفي مقدمتها: قضية اللَّغة .

أصبحت كل من البعثتين مركزاً للحملة على اللغة العربية وثقافتها وتُراثها ، ومركزاً للدعوة الاستعمارية السياسية إلى كتابة اللُّغة الصومالية بحروف لاتينية .

بل إنَّ القسيس «مورديكر» أعلن أنه لن يقبل في مدرسته مَن يتعلم اللَّغة العربية . حتى إنَّ بعض الشباب الراغبين في دخول مدرسة التبشير لمجرد دراسة اللَّغة الإنجليزية ، كانوا يخفون دراستهم للَّغة العربية حتى لا يتعرضوا للطرد!

وفى خارج العاصمة ، أحضر «مورديكر» أسطوانات تتكلم باللُّغات : العربية ، والصومالية ، والإنجليزية ، داعية الأهالي إلى ترك الدين الإسلامي ، واعتناق المسيحية .

فكان الأهالي في بعض المناطق يتركونها تصرخ ، وفي مناطق أخرى كانوا يقذفونها بالحجارة ، ويطردونها من قراهم .

إنه من المحزن أن يُستخدم دين ما ضد الحرية والحق ، وضد الخير والسلام .

وموقف المسيحية من معاضدة الاستعمار سوف يجر عليها مخازي كثيرة.

انظر ما كتبه «إدلاى ستيفنسون» عن الحالة في إفريقيا.

قال: إنَّ هذه القارة الواسعة المستدة حوالى خمسة آلاف ميل لا تستقر فيها الأحوال.

ففى الشمال حيث مراكش ، وتونس ، والجزائر ، ثارت الكثرة العربية على القلّة الفرنسية .

وفى الجنوب تتحكم جماعة من الأوروبيين وهى فى حالة خوف دائم من أن تكتسحها جماهير الإفريقيين .

ومن الوضح أن المشكلة ستبقى ما دام هؤلاء مصممين على اكتساب حريتهم كاملة ، وإتاحة الفرص الاقتصادية الواجبة لهم .

وفى المناطق المزدحمة بالسكان البيض مثل «كينيا» و«روديسيا» ينظر الإفريقيون بشراهة! إلى الأرض الجيدة التي يحتفظ بها الأوربيون .

ولقد حكى لي أحد المبشرين قصة ذلك الإفريقي الذي تحدث عن أحوال قومه بصراحة تامة قائلاً:

«عندما جاء الأوربيون كانوا يملكون «الإنجيل» وكنا - نحن- نملك الأرض. أما الآن فقد أعطونا الإنجيل وأخذوا منا الأرض».

نعم . . أعطوهم الإنجيل وأخذوا منهم الأرض .

هذا هو العوض العادل الذي ارتضاه الفاتحون المتدينون !!

الفاتحون الذين يسمون طلب الحرية مشكلة ، والتطلع إلى الأرض المغصوبة شراهة ، وقتال المغيرين عليها رجعية !!

ولعلهم عندما أعطوهم «الإنجيل» لفتوا أنظارهم بقوة إلى الآيات المشهورة فيه:

«مَن ضربك على الخد الأيمن ، فأدر له الأيسر ، ومَن سخَّرك ذراعاً فامش معه ميلاً».

لفتوهم إلى هذه الآيات لتكون أساس السلوك الواجب على السود بإزاء البيض أو الواجب على السود بإزاء البيض أو الواجب على المسلمين بإزاء أهل الكتاب أجمعين من صليبيين وصهيونيين .

وأخيراً نثبت هنا ما سجَّله الشهيد «كمال الدين صلاح» مندوب مصر في هيئة الوصاية الصومالية .

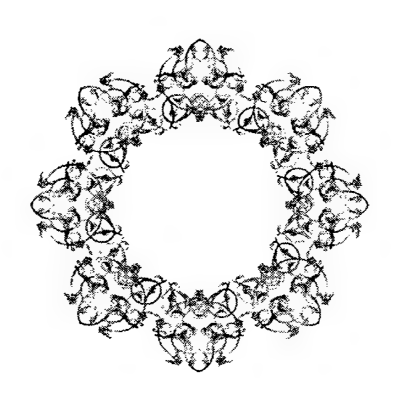
فقد وعى ملاحظتين مهمتين يجب أن نحفظهما نحن وأن نتدبرهما:

الأولى: أنَّ كل بعثات التبشير، والشركات والهيئات الأمريكية التى تعمل في الصومال تخضع لإشراف ورياسة سفير الولايات المتحدة في «أديس أبابا» عاصمة الحبشة.

تلك العاصمة التى تُعتبر الآن نقطة الارتكاز الأولى لأمريكا فى قلب إفريقيا . وأنَّ سفير الولايات المتحدة فى «أديس أبابا» كان فى الأصل قسيساً من رجال التبشير .

والثانية: أنّ كل البلاد التي اختارتها بعثات التبشير لممارسة نشاطها الديني تتركز في مناطق معينة - مناطق تُنقِّب فيها الشركات الأمريكية للبترول- أو تبحث فيها عن مغنم اقتصادي- . . أي أنَّ وجه التبشير ما يبدو إلا مقنَّعاً ، وأن أداته ما تسير إلا في ظلال أعمال أخرى .

وهذه السيرة الدائمة اللازمة لسياسة أمريكا هي التي جعلت التعاون المسيحي الإسلامي يفشل ، وهي التي جعلتنا نقلّب النظر في مؤتمرها . ثم ننقلب آسفين .



# ذئاب الحبشة تنهش الإسلام

أُمة تُذبح . ودين يذوب .

أما الأمة فتسعة ملايين إنسان في الحبشة .

وأما الدين فهو الإسلام الحنيف وراء ستار لايُخترق ، وداخل سجن معتم مترامي الأطراف تقع هذه المأساة التي تمزق الأكباد .

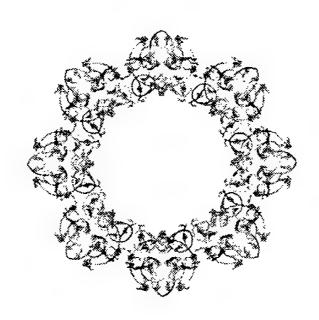
تُفتن أمة عن دينها لترتد عنه بالجوع والتشريد والحديد والنار . .

ودون أن يُسمع لها أنين ، أوتُشهد لها عَبرة ، أو يُسمح لأحد من المسلمين في أنحاء الدنيا بكلمة عطف فضلاً عن صيحة زجر ، وصرخة إنذار وتألم .

لقد كنت أعرف \_ كما يعرف الثقات \_ أنَّ ثلثي الحبشة مسلمون .

وكنت أدرك \_ على سبيل الإجمال لا التفصيل \_ أن هذه الكثرة المنكودة تعانى ضغطاً يوشك أن يكتم أنفاسها حتى جاءنى نفر من الجاهدين الفارين ، يحدثنى بالهول الذى ترك خلفه ، يصلاه جمهور المسلمين البائسين .

وآثر أن يودع مالديه رسالة تنضح بالأسى والصدق ، وتنطق بما هنالك من مظالم تقصم الظهور . وهذا نص الرسالة (١) . . أنشرها كما جاءتني ، لعلها تُعرِّف الجاهلين ، وتُذكِّر الغافلين .



<sup>(</sup>١) وهو النص الذي قدمه لنا عن المجاهدين من مسلمي الحبشة الأستاذ محمد يوسف إسماعيل نزيل القاهرة الآن.

# « بِسِمَالِتُمْنَ الرِّحْيَمِ »

سیدی . .

نحن من «هرر» طالبان في الأزهر الشريف.

ومن حديثنا هذا الموجز ستعرفون لماذا لجأنا إليكم.

إننا نود أن نُقدِّم إليكم عرضاً سريعاً عن حال المسلمين في الحبشة .

ولكى تأخذوا فكرة مختصرة تتعرفون منها على حال المسلمين في الحبشة وماهم فيه من اضطهاد ، وعلى مستقبلهم ومايبيت لهم من عسف .

نأسف إذ ننقل إليكم ماقاله «إمبراطور الحبشة» في «الكونجرس الأمريكي» في أثناء زيارته للولايات المتحدة منذ سنوات عندما سُئِلَ عن أهدافه وبرامجه لنهضة للاده قال:

«إِنَّ أهم الأهداف التي نسعى إليها هو توحيد الدين واللَّغة في بلادنا ، وبدون ذلك لا يمكن أن نحقق شيئاً من التقدم» .

ولما سُئل عن المسلمين قال:

«نعم . . توجد هناك أقلية مسلمة في الجنوب (إقليم هرر) اعتنقت الإسلام بتأثير الأجانب ، وقد وضعنا لها برامج منذ اثني عشر عاماً ، فلا يمضى وقت طويل إلا وقد عادت إلى حظيرة دين آبائها» .

هذا ماقاله إمبراطور الحبشة الذي يملك مصير الشعب هناك ، وهو الحديث نفسه الذي تعرَّض له في خطاب العرش عند افتتاح البرلمان الصورى في سنة ١٩٥٧ ، وإن كان في صورة مقنَّعة .

فإلى أى مدى يمكنكم التنبؤ بما قد يصيبنا فى المستقبل إذا كانت هذه هى إرادة الإمبراطور الممتلئ بروح العداء والمقت والكراهية للإسلام؟ والذى يجعل من هذا كله وسيلة لدعم سلطانه فى نفوس المسيحيين ، واكتساب احترامهم ومحبتهم «كحامى حمى المسيحية» و «منقذ الصليب المقدس».

وهى إرادة لها جميع الإمكانيات لتنفيذ ماترسمه ، إذا عرفنا أنه الحاكم المستبد المطلق الذي لايقف في وجهه أحد .

وتؤيده في ذلك الكنيسة التي تدعم فكرة كونه المختار من الله ليحمى الحبشة «المسيحية» من «المسلمين» والتي تثبتها في عقول المسيحيين هناك بكل وسيلة.

وهي بذلك قد أعطته السلطة الدينية إلى جانب سلطاته الدنيوية .

### \*\*\*

والواقع أنَّ محاربة الإسلام والمسلمين في الحبشة لم تبدأ في عهد «هيلاسلاسي» ، بل تمتد جذورها إلى زمن بعيد حيث كان الصراع مستمراً بين «هرر» معقل الإسلام في ذلك الجزء من إفريقيا ، وبين الحبشة المسيحية .

ففى خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر حدثت معارك رهيبة بين «هرر» والحبشة المسيحية .

استولى فيها المسلمون على أراضى المسيحيين «شوا ، عندار ، تجرى ، فوجام» وغيرها من البلدان ، وحكموها سنين عدة .

وأشهر هذه المعارك حملة الإمام «أحمد بن إبراهيم» القائد الهرى ، ومن بعده الأمير نور . ولم يتمكن المسيحيون قط من غزو أراضى المسلمين إلا في أواخر القرن التاسع عشر عندما بدأت المنافسة بين الاستعماريين الغربيين في ابتلاع إفريقيا .

وخاصة شرقى إفريقيا الذي بدا جليا خطورة مركزه الاستراتيجي بعد حفر قناة السويس بالنسبة لحماية المصالح التجارية .

وبذلك سارعت كل من فرنسا ، وإيطاليا ، وبريطانيا إلى احتلال السواحل الشرقية للقرن الإفريقي .

وكانت البرتغال إحدى الدول الاستعمارية التي كانت تطمع من وقت طويل في احتلال «هرر» لولا فشل جميع محاولاتها .

ولم تكن هناك وسيلة إلا استغلال العداء التاريخي والديني في نفوس الأمهريين ضد الهرريين ، فحملتهم بذلك على إثارة حرب كانت هي مولته تمويلاً هائلاً .

فسقطت أقدم مدينة في شرق إفريقيا ، وأكثرها مدنية وأكبر معقل من معاقل الإسلام فيها .

وقد وقف إلى جانب الأحباش في هذه الحرب جنود البرتغال ، وعشرات المدافع الثقيلة ، وكثير من الأسلحة الخفيفة .

على حين لم يكن للهرريين غير بضعة مدافع (أقل من عدد أصابع الكف) ، وكان اعتمادهم على الأسلحة التقليدية ، وبذلك استشهد أفراد المدفعية ، وكان معظمهم من المصريين الذين استوطنوا هرر . بعد انسحاب الحامية المصرية قبل ذلك بثلاث سنين . وانحسرت المعركة عن انهزام الجيش الهررى ، والحق أنه استشهد كله . وهكذا سقطت هرر العاصمة سنة ١٨٨٧ ، ودخلها الأمهريون ولم يكونوا يفكرون في حكمها ، بل في فرض جزية على أميرها مع غرامة حربية ، وعلى ذلك تم الاتفاق ووقعت المعاهدة ، ولحين استفياء الدين تبقى هرر محتلة مدة أقصاها عشر سنوات ، ولم تمانع البرتغال في ذلك مادام الوقت يتسع .

وهنا بدأ الصراع بين كل من بريطانيا وفرنسا اللتين رأتا في البرتغال منافساً خطيراً. فعملتا بجميع الوسائل حتى أزاحتاها عن الميدان، ووقعتا معاهدة مع الإمبراطور «منليك» تتعهدان له فيها بإقامة إمبراطورية تشمل جميع الممالك الإسلامية التي لابد من سقوطها بعد سقوط «هرر» \_ ذات المكانة العظيمة في نفوس المسلمين \_، وتعترفان له بمملكة «هرر»، وبذلك أحلتاه من الاتفاقية الهررية الأمهرية.

والغريب أنَّ بريطانيا وفرنسا كانتا قد حضرتا هذه الاتفاقية .

وأخذتا \_ مقابل ذلك \_ أراضي من الجنوب والشرق.

فأخذت «بريطانيا» الجنوب، واستولت «فرنسا» على الشرق فضلاً عن امتيازات هائلة لهذه الأخيرة في المديرية الشرقية ، منها مد خط حديدى ، يصل ثغر «جيبوتى» بـ «أديس أبابا» ماراً بالمديريات الشرقية والشمالية ، واحتكاره لمدة تسعة وتسعين عاما في مقابل مبلغ لايقوم بنفقات عمارة واحدة .

وجعلت «فرنسا» قاعدة هذا الخط الحديدي مدينة «دريدوه» عاصمة المديرية الشرقية حتى تتمكن من إدارة الإقليم مباشرة .

فكان القنصل الفرنسى فى «دريدوه» ، «هرر» هو الحاكم الحقيقى ، وإن كان القنصلان الإيطالى والإنجليزى يزاحمانه فى هذا النفوذ ، وخاصة فى المديريات الغربية والجنوبية . . . ، حيث تتاخم حدودهما إقليم هرر .

وقد اتخذ الصراع الديني منذ ذلك شكلاً جديداً بإضافة الصراع السياسي إليه . ودخل الميدان فرنسا وبريطانيا ، وبدأت محاربة الإسلام بوسائل أخرى . ولم يكن هُمُّ فرنسا أن تبسط نفوذها على الحبشة بقدر ماكان يهمها أن تبسط نفوذها على هذا الإقليم الخصيب الذي كان له أهميته الاستراتيجية والاقتصادية ، والروحية بعد أن وطدت أقدامها بواسطة الأمهريين ، وقدمت لهم مساعدات عسكرية وفنية . . . .

وفى أثناء مد الخط الحديدى شُرِّد الآلاف من الناس ، وأحرقت قرى ، وأبيد الذين أبوا أن يجلوا من أراضيهم دون تعويض أو حماية لحقوقهم .

ولم يسمع أحد عن هذه الجازر الرهيبة ، وكانت تشبه مجازر الأمريكيين في الهنود الحمر تماما . . .

وأدركت «فرنسا» أنَّ أهم شيء يجب القضاء عليه هو اللَّغة العربية والحروف العربية اللتان ذاقت منهما الكثير فيما استعمرته من الأراضي .

فأوعزت إلى الإمبراطور بفتح باب الهجرة الإجبارية للمسيحيين من ناحية ، واستعملت نفوذها من ناحية أخرى في التقليل من مكاتب القرآن ، في الوقت الذي فتحت فيه مكاتب تبشيرية ومستشفيات ومدارس ، ونشرت دعايات باللَّغة الحبشية في الكتب والمنشورات وغيرها .

وزحف جيش المهاجرين من الشمال ووقعت القرى الهررية تحت أفظع نوع من الإقطاع ، ونظام التبعية ، وصار الناس عبيدا بكل مافي هذه الكلمة من معنى .

وأرغم الإقطاعيون سكان القرى والفلاحين الذين يعيشون في أراضيهم على حضور القُدَّاس وحمل صليب خشبي على رؤوسهم كل يوم أحد كنوع من إظهار الولاء لسادتهم!!

وكانت القيود والسياط هما اللُّغة الوحيدة التي يخاطب بها أولئك الفلاحون المساكين.

ونزلت إلى ميدان التبشير البروتستانتية مع الأرثوذكسية التي كانت تساعدها الحكومة باضطهاد المسلم حتى يلجأ إلى التنصر.

وفعلاً كانت تحصل حالات نادرة من ضعاف النفوس حيث كان يتعمد الأمهريون إعطاءهم أراضي واسعة ونياشين ، بل يضعون تحت تصرفهم كثيراً من الفلاحين الذين كانوا إخوتهم بالأمس .

ودار الزمن ، وعجلة الإقطاع لاتكف عن السحق والدق .

فاستولى «هيلاسلاسي» على العرش.

وكان أول مافعله هو التخلص من الزعماء الهرريين الذين كانوا لايزالون يطالبون بحقهم في الجلاء وإعادة ممتلكاتهم وأراضيهم ، فسادت موجة من الجرائم الغامضة والخطف والاغتيال حتى كادت العاصمة تخلو من إنسان يفكر في أمته وغده بعد أن تركز عليها الاضطهاد بكافة أنواعه . . باعتبارها مقراً لخلاصة الطبقة الوطنية والمثقفة لجميع القبائل في ريف هرر .

غير أنه \_ بالرغم من ذلك الاضطهاد والاستبداد ، وانتزاع الأراضي وتجويع الناس ، وكبت حرياتهم \_ لم يستطيعوا قتل الروح الوطنية في الشعب تماماً .

ولم تكف أصابع المبشرين الفرنسيين ـ الذين كانوا مدرسين على حساب الحكومة \_ من الكيد للُّغة العربية بغية محوها . . .

بَيْدَ أنهم فوجئوا بالغزو الإيطالي بعد أن كادت محاولاتهم تنجح نوعاً من النجاح . واستولى الإيطاليون على الحبشة في أواخر ١٩٣٥ . وبذلك توقف أدنا برنامج بُيِّتَ لشرق إفريقيا .

وكان ذلك الاحتلال ضربة قاضية لفرنسا وتلميذتها .

فتحطمت السلاسل والقيود التي كان يرسف فيها المسلمون في معظم الحالات باعتبارهم الطبقة العاملة التي عليها أن تدفع الضرائب والجباية والعشور . . . إلى غير ذلك من وسائل السلب والنهب .

وكان يخول الإقطاعي أن يحكم بنفسه على أى فرد تحت إمرته . ويُقيَّد بالسلاسل ويُقضى عليه بالشنق أحياناً في بيته دون اللجوء إلى المحاكم .

خرج من سجن «هرر» وحده أكثر من سبعة اللف شخص . ظل بعضهم مقيد الرجلين واليدين على شكل قوس لمدة أكثر من عشرة ، وخمسة عشر عاماً .

فلما أفرج عنهم لم يعودوا إلى حالتهم الطبيعية . إذ تشكَّل العمود الفقرى بذلك الشكل القوسى .

واختفت السياط الرهيبة التي يزن الواحد منها أكثر من خمسة وعشرين رطلاً وهي عبارة عن سيور جلدية مضفورة بإحكام تتدرج في الدقة؟؟ حتى الطرف .

واختفى الرق أيضاً .

وتنفس المسلمون الصعداء ، إذ وقفوا لأول مرة منذ أكثر من خمسة وأربعين عاماً سواسية مع المسيحيين . وأعيدت لهم معظم أراضيهم . وبدأوا يشعرون بأنهم بَشر .

ونشطت حركة التجارة التي كانت قد ماتت تماماً . كما افتتحت المدارس العربية وظهرت الصحف المحلية . وجيء بمدرسين من طرابلس الغرب .

ولكن هذه الفترة لم تطل:

فما إن أطل شهر مايو من عام ١٩٤١ حتى عاد الأمهريون في ركاب البريطانيين وحدثت عدة ثورات تولت بريطانيا إخمادها بوحشية .

وانبعث من جديد عواء السلاسل ، وفرقعة السياط . وعادت شهوة الانتقام والسيادة أعنف من ذى قبل . كأنما يستدركون الأيام التي فاتتهم إبان الاحتلال الإيطالي .

وانطلقت الكنائس معلنة لا عن التسامح والأخوة . بل عن الحقد والكراهية ، وبانطلاقها انطلقت كل الأشياء التي كانت تجعل من المسلمين عبيداً وخدماً .

فأزيحوا عن الوظائف التي كانوا يشغلونها . وسُرِّح الجند منهم والشرطة . وصودرت الأملاك من جديد ، حتى تلك التي وهبتها الحكومة الإيطالية عوضاً لمن لحقتهم خسائر مادية .

ولكم أن تتصوروا مدى البغضاء التى امتلأت بها نفس «هيلاسلاسى» حين رأى الجيش الذى هزمه فى معركته ضد الإيطاليين (وكان معظمهم من المسلمين الطرابلسيين والصوماليين وغيرهم).

وهذا من الأسباب التي جعلته عازماً على استئصال شأفة الإسلام والمسلمين في الحبشة بأى ثمن . وذلك ماأشار إليه في الكونجرس الأمريكي متحدثا عما زعمه أقلية مسلمة تعيش في الإقليم الجنوبي . وأنه وضع لها برنامجاً خاصاً .

وهنا \_ فقط \_ لم يتوخ الدقة في التاريخ . فبدلاً من اثنى عشر عاماً كان أولى به أن يقول : خمسة عشر عاماً . وهو الوقت الذي تنازلت فيه الإدارة البريطانية له عن إدارة هذا الإقليم .

ومنذ ذلك الحين وضع خطة جديدة بدأها بالمصادرات الجماعية للأراضي التي كان الإيطاليون قد أعادوها إلى أصحابها الحقيقيين. ثم مطالبة ملاك الأراضي الصغار

بضرائب السنين الخمس وماقبلها حتى عجز صغار الملاك عن الدفع . فاستولى عليها . ووزعها على عائلته . وهي بدورها بدأت تؤجرها بأجور مرتفعة للفلاحين .

ثم عن الله الله عن الريف . وحرَّم على أهل المه الانتهال إلى القرى إلا بإذن خاص . كما عزل المديريات بعضها عن بعض . وفرض قيوداً ثقيلة على التنقل بينها ، وذلك إلى جانب الدعايات الكنسية ضد المسلمين . ويتحمل كل مسيحى حماية الدولة . . .

وبذلك أصبح لكل فرد منهم حق اتهام أى مسلم لأقل سبب وتقديمه للمحاكمة .

وأى موظف لايركع له المسلم فى مكتبه حينما يدخل عليه يعتبر ذلك إهانة موجهة إلى السلطة العليا التى تمثل الذات الملكية ، وجزاؤه أن يجلد ٤٥ جلدة \_ ربما لايبقى حياً بعد عشرين منها \_ وأن يحبس مدة تتراوح بين سنتين وخمس سنين .

وأى كلمة يقولها المسلم يمكن أن تُفسَّر تفسيراً سياسياً ضد الدولة . وتُعتبر جريمة يُعاقَب عليها .

وبذلك تعرض المسلمون للون جديد من الإرهاب . . أساسه الظنة والاتهام .

وإذا كان الحاكم والقاضى والشرطى وسائر الموظفين مسيحيين ، وجميع السلطات مسيحية فإلى أى مدى يمكن أن يتعرض المسلم للظلم؟

وأى إجحاف واضطهاد يقعان عليه دون أن يملك رداً. أو يستطيع دفاعاً؟

والمحاكم دائماً ملأى بالمتهمين . والسجون غاصة بالمظلومين وكثرتهم من المسلمين .

فهم دافعو الضرائب والغرامات . ومتحملو الخسارات . وهم الذين أرهقتهم الأثقال الجائرة . فعجزوا عن الدفع . . فاستضافتهم السجون .

وماأسهل أن تُنسب الحوادث التي تُرتكب \_ ولا يُعرف فاعلها \_ إلى المسلمين! . وهاكم حادثة وقعت سنة ١٩٤٦ :

فى قرية صغيرة من قرى «كمبولتشا» \_ إحدى المراكز شرقى العاصمة «هرر» \_ وُجدَ جندى أمهرى قتيلاً .

فبعثت الحكومة كتيبة مؤلفة من مائتي رجل بكامل أسلحتهم . واقتحموا القرية ليلاً وقتلوا منها أكثر من ثمانين شخصاً ، منهم الشيخ والطفل والمرأة .

وأحرقوا الأكواخ عن آخرها . ونهبوا المواشى . وزجوا بالعشرات فى السجون وذلك كله قبل أن يتحروا عن الحادث .

وبعد مضى مدة تبين أن القاتل كان زميلاً للقتيل . . . في فرقته نفسها فاتهمه بعلاقته بامرأته .

وهكذا ذهب أولئك المساكين ضحية الخيانة والانتقام والحقد والكراهية . هذا واحد من مئات الأمثلة التى حدثت ولا تزال تحدث في كل وقت مادام هناك حاكم أمهرى . ومحكوم مسلم . ومادام المسلمون يقرءون القرآن العربي .

ولقد كانت خلال هذه السنوات ثورات ضد هذا الظلم ، ولكن قوى الشر والاستعمار . وأصحاب المصالح تكتل ضدها ، فتخمدها .

ففى «جرسم» مثلاً \_ إحدى المديريات الهررية التسع \_ ثار الشيخ عبدالقادر آدم ضد الضرائب الفادحة التى فرضت على هذه المديرية ، وضد الأوامر التى كانت تقضى بأن يخبز نساء المركز المسلمات جوالقاً من الدقيق كل أسبوع للمعسكر ويحملنه إليه .

وبعد أن دخل رجال الثورة الغابات للمقاومة جمعت الحكومة الشيوخ والأطفال والنساء في أكواخ كل عشرين أو ثلاثين منهم في كوخ . . وهو يبنى عادة من الحشيش أو القصب ، وسكبت عليها صفائح البنزين فأحرقت جميعاً بمن فيها .

والذى أمر بهذه الجريمة المروعة لايزال موجوداً ، وهو وزير الحربية الرأس «أببا أراغى» . أما المواشى فقد أبيدت بالسم والرصاص .

وكان هذا العمل انتقاماً من الرجال الذين لجأوا إلى الغابات.

ومن جهة أخرى لبَث الرعب في القُرى الجاورة.

وكانت هذه الأعمال تسير جنباً إلى جنب مع جميع أساليب الاضطهاد الوحشية سواء في المحاكم أو في المستشفيات، والمراكز التبشيرية.

وللمبشر الأرثوذكسى \_ وهو الدين الرسمى للحكومة \_ حق مطالبة إعدام أى مسلم دون إبداء الأسباب أحياناً ، واتهامه بانتقاص الدين الرسمى أحياناً أخرى .

وهذه الأشياء لاتظهر في المدن بالطبع ، بل تتركز في القرى النائية البعيدة عن العمران ، ولهم في تكتم الأخبار ألف وسيلة ووسيلة .

وما إن أهلَّ عام ١٩٤٨ ، وقد بلغ حداً بعيداً ، حتى هبت «هرر» تطالب بحقوقها العادلة ، ومساواة أهلها بالمسيحيين مما اعتبرته الحكومة وقاحة وخيانة .



فجردت له ثلاثة ألوية من الجيش اقتحمت المدينة ، وأعملت فيها السلب والنهب والتعذيب .

واشترك معهم رجال الشرطة والمدنيون \_ وقد رخص لهم باقتناء السلاح في هذه الحملة الإرهابية .

فصودرت المتاجر والمدارس والمزارع ، وأقيمت محاكم للتطهير ، واعتقل الآلاف ، ووضعوا في معسكرات التعذيب .

وأخذت أوقاف المساجد وضمت إلى الكنائس ، وأرسل الزعماء إلى مناطق نائية ، وكان التعذيب وحشياً لم يقتصر على إطفاء السجائر في الأجساد .

أو تعريض الناس للشمس اللافحة في حالة جوع وظمأ شديدين ، وقد وضعت على مقربة منهم براميل من الماء والطعام .

أو هتك الأعراض على مرأى من الأزواج والآباء ، أو العبث فى ظهورهم بالسياط . بل تعداه إلى دق «خصيات الرجال» بأعقاب البنادق ، وإلى قذفهم بين أسلاك شائكة تمزق أجسادهم ، والجنود يتلذذون بذلك المنظر الوحشى .

واستخدمت كل وسائل العنف والتعذيب في الاستجواب.

واستمرت هذه الأعمال الفظيعة سبعة أشهر كاملة ، قتل فيها من قتل وهلك من هلك من هلك من هلك من هلك من هلك من الجوع والبرد .

وفى تلك الأيام قدم وفد مسلمى «هرر» إلى القاهرة ليعرضوا شكواهم على العالم الإسلامي . فلم يجدوا سنداً ولا نصيراً . والظروف لم تكن في صالحهم .

والعالم الإسلامي لم يقدم لهم شيئاً بالرغم من أن الوفد عرض أمره على حكومة الحجاز واليمن . وقدم مذكرات الى الكثير من سفارات الدول الإسلامية وغير الإسلامية .

ومن يومها اعتبرت «هرر» منطقة مفتوحة لكل أنواع التبشير ـ ماعدا الإسلام ـ إن كان هناك تبشير إسلامي ـ للتعجيل بتنصيرها .

وعين لها حاكم عسكرى هو نفسه الذي كان يتولى التحقيق والتعذيب والاستجواب في تلك الحركة .

وفى «هرر» الآن البعثات البروتستاتينية والكاثوليكية . وبرج المراقبة . والأرثوذكسية والسويدية والمنهجية .

وخصصت مديرية «عروس» للتبشير الأرثوذكسي ولا يقربها أحد.

كما منح رجال الدين هناك \_ مع السلطات المحلية \_ حق الإجبار ومطاردة الأشخاص الخطرين (المشايخ) .

ونتيجة لهذه الموجة من الإرهاب والنهب اللذين حدثا في «هرر» قلت موارد الناس وهبطت حركة التجارة وكثر العاطلون. وعجز الناس عن دفع أي ضريبة. ما سهل للحكومة الاستيلاء على الممتلكات والمزارع.

وفى الوقت نفسه افتتحت بعض المدارس الأمهرية المسيحية ، وطلب إلى المسلمين أن يدخلوا أبناءهم فيها بعد أن أغلقت مدارسهم الخاصة .

ومن المعلوم أن المدرسين فئة منتقاة من الجزويت والهندوك المعروفين بميولهم العدائية نحو الإسلام .

وعليه فإن التحاق أبناء المسلمين بتلك المدارس نوع من الانتحار الدينى والوطنى . فضلا عن البرنامج الذي يدرس . والمبثوث فيه كل ما من شأنه إهانة الإسلام والمسلمين .

والتعليم الديني إجباري.

وليس للمسلمين حق افتتاح مدارس خاصة بهم . كما أنه يحرم على أى هيئة أو طائفة إسلامية أن تزور أرضهم . أو أن تتصل بهم مثل مافُعِل بالبعثة الأزهرية قبل بضع سنوات إذ منعت من الدخول إلى منطقة «هرر» .

ومن الأساليب التي تلجأ إليها الحكومة لتقوية التبشير الأرثوذكسي أسلوب غريب.

هو إشاعة أن روح جبريل ظهر في دير صغير في قرية «قلبي» بوساطة القسيس، وهذه القرية تبعد حوالي ٤٥ كيلومتراً من «هرر» وهي أشد مناطق «هرر» ازدحاماً بالريفيين «السذج»، وأن هذا الروح طلب من المسيحيين من كل بقعة في الحبشة أن يجتمعوا سنوياً في هذا المكان ويؤدوا اليمين المقدس لنصر المسيحية.

وأحيطت هذه الإشاعة بهالة من الخرافات وخوارق العادات التي عرضت لمن زار هذا المكان .

وكان أول من استجاب لهذا النداء هو الإمبراطور نفسه مع جميع أفراد عائلته ووزرائه . . وقدم النزور والتبرعات .



وبذلك صار الذهاب إلى هذا المكان حجاً مقدساً . يفد إليه المسيحيون من كل أطراف الحبشة .

والهدف الذى يرمون إليه من وراء هذا العمل هو جعل هذا المكان أرضا مقدسة يدافع عنها كل مسيحى ضد أى تحرر أو اضطراب من جانب المسلمين الذين تخصهم هذه الأرض. ثم استغلال العاطفة الدينية لجمع التبرعات التى تبلغ سنويا ثلاثة ملايين من الدولارات مخصصة كلها للتبشير فى مقاطعة «هرر».

ويستعرض القساوسة هناك النتائج أمام الوزراء والكبراء ، ورجال الحكم ، والعائلة المالكة .

ويقدمون من هداهم الله على أيديهم إلى الدين المسيحى \_ بحسب زعمهم \_ بين عاصفة من التصفيق وقراءة المزامير والموسيقى . وتطلق الأعيرة النارية ابتهاجاً بهذا النصر .

ويقوم الجيش باستعراض . ثم تقدم العطايا والبركات من الإمبراطور أو أحد أعوانه لأولئك المرتدين . ثم توزع عليهم النياشين .

كل ذلك بغية التأثير على غيرهم من القرويين الذين يحيطون بهذا المكان.

ولا غرابة في أن يكون لها تأثيرها إذا كان المسلمون في تلك النواحي متأخرين وقد أرهقتهم الضرائب والمطالب التي لاتنتهي من جانب الحكومة .

فهم \_ بذلك \_ يحاولون التخلص من الأثقال التي عليهم ولا يدرى بذلك أحد . وليست «هرر» إلا صورة من الصور المنتشرة في جميع المقاطعات الإسلامية .

وما في «جمة» من الاضطهاد و الظلم لو وزع وحده على إفريقيا كلها لأصبحت أرض الجوع والدموع .

فحينما كان «مشفن شاسى» وزير الداخلية حالياً \_ حاكماً عاماً لمقاطعة «كفا جما» اشترع قوانين جائرة بنفسه ، وشرد الألوف ، واغتصب أراضيهم وقتلهم بطريقة غامضة ، لأنهم أبوا التنازل عن أراضيهم واستولى عليها .

والخلاصة أنه دخل «جمة» والمسلمون يمتلكون من الأراضى ٩٠٪، وغادرها وهم لا يملكون غير ٢٥٪، وكان نصيبه في ذلك من لاشيء إلى ٢٥٪، والباقي موزع بين الحكومة والعائلة المالكة والمهاجرين الأمهريين.

ولم يقف في ظلمه عند هذا الحد من اغتصاب أموال الشعب وأراضيه . بل اخترع طريقة أخرى .

هى أنه لايجنى البن إلا إذا أصدر أمراً بذلك . فى الوقت الذى تجنى فيه مزارعه الواسعة . وتجفف وتباع بأسعار مرتفعة لأنها فى هذه الحالة ستكون المعروضه الوحيده فى السوق .

وبعد أن ينتهى من ذلك يكون قد تلف أكثر محصول البن في المزارع الشعبية إما بتساقطه أو بأن تلحقه الأمطار .

ويستغل هذه الفرصة أيضاً ليبعث سماسرته في القرى والأرياف لشراء البن بأثمان زهيدة .

وفضلاً عن ذلك فقد أقام مصافى للبن . ولايمكن لإنسان أن يصفى بنه في غير هذه المحافى . ولا يمكن أن تحمل العربات إلا من هذا المكان .

ولايمكن أن يقدر رطل واحد من البن دون أن يحمل الإيصال الذى يشهد له بأنه قد صفى فى ذلك المكان المعين . ولا عربة دون أن يكون لها إيصال يكون بموجبه قد دفعت ستين دولاراً عن كل شحنة .

وهذه الأموال الطائلة لاتذهب إلى خزينة الحكومة . بل إلى جيبه .

والمعلوم أن المسلمين من أصحاب البلد وغيرهم من العرب هم الذين يتجرون .

وبذلك يضمن إفقارهم . وهذا ماحدث فعلاً . وقد أثرى ثراءً فاحشاً حتى أصبح مليونير الحبشة .

فمزارعه التي اغتصبها يستخدم فيها مساجين المسلمين دون مقابل.

وقد ارتفعت درجته لدى الإمبراطور لأنهما يتقاسمان تلك الأرباح.

فمن درجة «صاغ» إلى «لواء» في الرتب العسكرية.

ومن درجة «فيناز ماترس» إلى «رأس» وهي أكبر رتبة مدنية بعد الإمبراطور ثم عين وزيراً للداخلية .

وفي خلال حكمه رأت «جمة» المسلمة أفظع أنواع الحكم والاضطهاد .

وكان كل من يقوم في وجه التبشير المسيحي يوضع في حفرة عميقة ، ويقذفه الجنود الأحباش بصخور وحجارة كبيرة .

وقد أجبر المسلمين على بناء كنيسة «مريم»، واعتقل الذين لم يتبرعوا، وصادر أملاكهم.

وهو الذي استن بناء كنيسة على مدخل كل مدينة مسلمة حتى يُظن أن الحبشة كلها مسيحية .

### \* \* \*

كانت التجارة هي الطريق الوحيد الذي بقى للمسلمين بعد ماسلبت الأراضي الزراعية من أيديهم .

غير أن قيوداً ثقيلة فرضت على هذه التجارة ، ومنحت امتيازات التصدير والاستيراد للأجانب .

وبذلك أخذ المسلمون يتدهورون اقتصادياً ومعنوياً .

ليس هذا فحسب ، بل أخذوا يتدهورون خلقيا بعد تشعب طرق محاربتهم .

فقلُ سمحت الحكومة للعاهرات بالهجرة إلى كل من «هرر» و«جمة» وجميع المدن الإسلامية الأخرى .

وفتحت بيوت الدعارة بتشجيع من البلدية المحلية في كل مقاطعة ، وفي كل شارع كبير من شوارع المدن ، وانتشرت الحانات .

ولعل أفظع منظر هو الذي يطالع المرء حول جامعي «هرر» و«جمة» حيث تحيط بهما بيوت الدعارة والحانات .

وقد حاول المسلمون أن يحتجوا ، وأن يقفوا ضد هذا الوباء الخلقى لكنهم باءوا بالفشل .

وقد أخذ التضييق على إقامة الشعائر الدينية يزداد يوماً بعد يوم في السنين الأخيرة ، فالأعياد ممنوع إقامتها إلا في المدن الرئيسية بعد تقديم طلب بالسماح ، ويحدث ألا يسمح بها في الوقت المعين ، وترجأ إلى مابعد يومين أو ثلاثة من الميعاد .

أما الحج فأمره معروف ، إذ منعوه صراحة ، ولا يحج إلا عدد محدود توفرت فيه الشروط التي تكفل إغلاق فمه ، وهذا العدد المحدود يقل كل عام .

وفى العام الماضى أصدر وزير الداخلية «مشفن شلسى» ووزير المالية «مكنن هبت ولر» أمراً بمنع الحجاج من مغادرة الأرض الحبشية .

وفى آخر لحظة سمح الإمبراطور لعدد معين منهم بعد شكاوى وعرائض قدمت وكان هو نفسه وراء هذا المنع!

وفى العام نفسه نشر كتاب «الإسلام وإفريقيا» لمؤلفه القس الإنجليزى «جودى فريل ديل» ، ترجمه وعلق عليه القس الأمهرى «جونزى طافطا» وهذا الكتاب \_ من أول حرف فيه إلى آخر حرف \_ تهجم صريح على الإسلام ، وسب فاضح لنبى الإسلام والتشهير به .

فأجيز المترجم ، واحتفلت به الأوساط الدينية ، وعلى رأسها كاهن الحبشة الكبير «باسليوس» وهو أعدى أعداء الإسلام الذي يدبر هذه المآسى كلها ضد حرية العقائد والأديان ، ومعه الإمبراطور .

### \* \* \*

أما لماذا وكيف لايثور المسلمون؟ فهناك أسباب كثيرة ، ولو أنهم قد فعلوا في حدود ضيقة لاسيما في «هرر» .

منها أن معظم المسلمين متأخرون بسبب فرض الحصار على تعليمهم ، وأنهم غير مركزين في إقليم واحد ، فهم متباعدون جداً وأقاليمهم تفصل بينها أراضى الأمهريين .

ومنها بث روح التفرقة التى تشنها الحكومة فيما بينهم بإحياء التعصب القبلى ، وإثارة الخلافات الدموية بسبب الحدود الوهمية التى تصنعها كل قبيلة .

ومنها حكمهم حكماً إرهابياً أفقدهم الثقة بأنفسهم ، وقتل فيهم الروح المعنوية ، فضلاً عن عدم حيازتهم للأسلحة .

ومنها يأسهم من مساعدة إخوانهم المسلمين في العالم الإسلامي عامة ، وفي مصر خاصة .

ومنها العجز الاقتصادى الذى منوا به فى السنوات الأخيرة ، وضغط الحكومة عليهم من كل ناحية ، حتى فقدوا الإحساس بالظلم نفسه .

ولعل الإنسان يفقد إحساسه بكل شيء حينما يصل به الألم والظلم إلى نقطة معينة من التشبع به .

وأسباب كثيرة أخرى صارت عقبة في طريق تقدمهم وتحررهم .

وآخر صورة من صور التعسف هي إجبار الفلاح الهرري على بيع أبقاره إلى شركة «إنكودا» اليهودية ، بعد أن اكتشف أن هذه الأبقار لاتذهب إلى مصر وبالطبع لم نستطع إزاء ذلك أن نفعل شيئاً.

هذا هو موجز لحال المسلمين في الحبشة عامة ، وفي «هرر» خاصة .

واسمحوا لنا بتقديم أنفسنا كهاربين من هذا الاضطهاد والإرهاب والظلم والوحشية .

ذلك أننا اشتركنا في كثير من المقاومات السرية ضد الحكومة ، وانتقلنا إلى كثير من البلدان الإسلامية نفتتح فيها المدارس الصغيرة لتعليم اللغة العربية ، ونعرف الأهالي مايهدد مستقبلهم ومستقبل أبنائهم .

وحينما كان يكشف أمرنا كان إغلاق المدارس والاستجوابات والسجن أحيانا هو الجزاء لهذه الأعمال .

وقد ذهبنا إلى «هرر» ثم «دسى» ثم «عروس».

وأخيرا ذهبنا إلى «دريدوه» حيث افتتحنا مكتباً للقرآن والقراءة العربية .

واستطعنا أن نصمد أكثر من سنة ، وهيأنا بذلك أسباب الاستمرار ، وجعلنا الشعب يلتف حول هذا العمل . .

ثم عرفنا أن الحكومة تسعى إلى تلفيق تهمة هي وجود علاقة ضارة بالبلاد بيننا وبين مصر . .

فحاطتنا بشبكة من الجواسيس ، وكان \_ لحسن الحظ \_ لنا من بينهم أصدقاء أنقذونا في آخر لحظة . .

وكان الخيط الوحيد الذى أمسكت به الحكومة \_ لتبنى عليه حكمها \_ أن كلا منا كان فى مصر مدة من الزمن ، وعاد ليواصل الكفاح فى الإجازة ، وهكذا بقينا مراقبين مدة طويلة .

واستطعنا أخيرا الهرب ، ولم يكتشفوا ذلك إلا بعد وصولنا إلى السودان ، ذلك لأننا خرجنا في أيام كانت أعياداً مسيحية متوالية ، وتلتها أعياد إسلامية ، فانتهزنا هذه الفرصة للهرب .

وقد أخطروا السفارة الحبشية في السودان للاتصال بحكومة السودان لإعادتنا ومن حسن الحظ أننا عرفنا ذلك في الوقت المناسب ووصلنا إلى مصر.

وكنا نعتقد أننا سنجد آذاناً مصغية ، وقلوباً رحيمة ، ورجالاً يفهمون قضيتنا .

لكننا أينما ولينا وجوهنا قوبلنا بفتور وقلة اكتراث ، حتى كدنا نشك في أننا مسلمون أو أننا بين مسلمين!

وأخيراً طلبنا العون لكى نحيا فحسب.

طلبناه من كل هيئة تهتم بالشئون الإسلامية ، وفي مقدمتها المؤتمر الإسلامي الذي تركنا نتردد عليه أكثر من سبعة أشهر ، ثم قال لنا أخيراً: ليس لدينا عون نستطيع تقديمه لكم!

وعجبنا لماذا لم يصارحنا بهذه الحقيقة من أول الأمر؟

إننا نأسف إذ نقول: لقد اكتشفنا أنه مؤتمر اسمى لا إسلامى ، وأن قضايا المسلمين \_ ومن بينهم مسلمو الحبشة \_ آخر شيء يهتم له المؤتمر.

كنا نأمل أن يأخذ بيدنا ، ويوجهنا إلى مافيه خيرنا وخير أمتنا . . ولكن هيهات .

والتحقنا بالأزهر ، فوجدنا فيه مايحفظ علينا أنفسنا \_ أو بتعبير أدق \_ مايقيم أودنا .

وما لهذا جئنا ، فإن علينا واجبات كثيرة نريد أن ننهض كيما نحرر أمتنا ، ونصون عقيدتنا .

إن «الأزهر» يعطينا مايسد الرمق ، فمن أين نأتى بما يعيننا على إنجاح قضيتنا وإنقاذ إخوتنا؟

إننا لم نأت طلبة علم فحسب ، بل جئنا ليرانا العالم على حقيقتنا : مآسى تعرض نفسها في صمت ، علها تجد دمعة تترقرق لوطن منكوب وإسلام مستباح ، أو لسان يقول : أوقفوا هذه الجرائم في الحبشة ، واحموا حرية العقائد ، واكفلوا حقوق الإنسان .

جئنا لنطالب «الأزهر» \_ وغير «الأزهر» من الهيئات الدينية \_ ليبعث بعوثاً علمية إلى المسلمين هناك ، المسلمين المحجوبين عن النور والعدل ، المتطلعين إلى الإنصاف والرحمة . إننا نطالب المسلمين هنا بأداء هذا الحق إن كانت لديهم ذرة من الحمية الدينية أو الأخوة الإسلامية أو العاطفة الإنسانية ، ولو كلفهم ذلك تقديم شكوى إلى الأم المتحدة «فرع حقوق الإنسان» .

وإذا كانت حرية التبشير مكفولة للجميع ، فمن حق «الأزهر» أو «المؤتمر الإسلامي» أن يطالبا بذلك أسوة بالآخرين .

ثم ماالذى يمنع أن تكون الروابط بين مسلمى الحبشة و «الأزهر» مثل الروابط بين الكنيسة الحبشية وأقباط مصر؟!

إن الحكومة المصرية لم تمنع تدخل البعثة التي قدمت أخيرا لحل المشاكل المعلقة بين الكنيستين .

لماذا لا يطالب «الأزهر» \_ أو غيره \_ بحق النظر في شئون المسلمين الأحباش؟

إننا نأمل أن نجد من يتبنى هذه القضايا ، ويبذل الجهد لإنجاحها ، وقد أودعنا صدوركم هذه الأمانة ، وعسى أن يوفقكم الله لحملها .

نرجو أن تُسمعوا شكوانا كل أذن ، وأن تلفتوا إليها كل قلب ، وأن تنهزوا لنشرها كل فرصة ، وألا تكفوا عن شغل الأذهان بها \_ وإن ذلك دأبكم دائما \_ لعل الله يكشف الغمة ، وينير الطريق .

### \* \* \*

وليس لدى ماأقوله إلا أن يراجع المسئولون موقفهم من هذه الدولة الجائرة الكنود . وأن يميطوا اللثام عن سياستها العاجزة ضد الكثرة المسلمة المغلوبة على أمرها .

وأن يفضحوا النفاق الذى يبرز به البعض حين يتصل بنا كأنه صديق ، وهو مع الاستعمار ضالع ، ولأعداء العروبة عون ، وللإسلام وأهله خصوم خبيث العداوة حقير الأسلوب .

إن كارثة المسلمين في الحبشة يجب أن تطوف أنباؤها العالم، وأن تنكشف تفاصيلها للقريب والبعيد.

ولا بأس أن يضيف المسلمون بها جديدا إلى معارفهم ، فهم وإن ألفوا من سورات التعصب ماألفوا \_ ينبغى أن يتأملوا في هذا الدرس الجديد ، وأن يقارنوا بين معاملة وسياسة وسياسة .

ولله عاقبة الأمور.

# ليست الصليبية ولا الصهيونية ديانات

معروف أنه من تمام اعتقاد المسلم التصديق برسالتي موسى وعيسى عليهما السلام والإيمان بأنهما مثل «محمد» والإيمان بأنهما مثل «محمد» والإيمان بأنهما مثل الأبياء العظام يعد خروجاً عن الإسلام وجحداً لكتابه ...

والمسلم - إذ يؤمن بموسى وعيسى - يعتقد أنَّ الوحى الذى نزل عليهما حق ، وأنَّ القرآن نزل مُصدِّقاً له ، كما يعتقد أنَّ الرجال الذين اتبعوهما هم عباد الله الصالحين ، وأنهم نصروا الله ورسوله ، واستحقوا على ذلك الجزاء الأوفى .

فالمسلم يرى « أنه موصول الحبال بموسى وعيسى ، موثق الصلات بالرجلين الكبيرين وبغيرهما من المرسلين ، وأنه أحق بالنسبة إليهم من أولئك المزوِّرين الذين يزعمون الانتماء إليهم وهم- بما يفعلون- كاذبون ومكذّبون .

﴿ إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُ وَهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمنينَ ﴾ (١).

أجل . . إنَّ محمداً ومَن معه هم على الطريق العتيدة التي مضى فيها - من قبل إبراهيم وموسى وعيسى . .

أما اليهودية بعد ما تحولت صهيونية ، وأما النصرانية بعد ما تحولت صليبية ، فقد انخلعتا من كل شعار يربطهما بأنبياء الله ، وينسبهما إلى السماء . .

وأحوال الفريقين الآن على النقيض التام من أحوال السّلف الصالح الذي صحب موسى وعيسى . .

كان اليهود الأقدمون ضحايا الجبروت والاستعلاء ، وكانوا مستباحى الدماء والحُرمات .

(٢) القصص : ٤ .

وكان فرعون ﴿ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نسَاءَهُمْ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ٦٨ .

فاتجهت جهود أنبياء الله إلى تحرير رقابهم واستنقاذهم من العذاب الهون . فانظر إلى الأرقاء بعد ما أعتقوا .

لقد تحولوا اليوم إلى فراعنة يعلون في الأرض يستضعفون مَن وقع في براثنهم . أي أنَّ الرسالة التي بدأت باستنكار الفساد والعدوان قد حولها اليهود إلى أداة إفساد واعتداء ...

أما كان أولى بهم أن يتمسكوا بالعدل ويلتزموا الإنصاف.

وأما المسيحية فإنَّ أبرز خلال رجالها الأولين الرقة واللُّطف.

وقد وصف الله عيسى بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ (١) . واستخراج الرأفة والرحمة من قلوب الصليبيين الآن يشبه استخراج المياه من الصحراوات القاحلة .

إنَّ صناعات الموت ووسائل الفتك وأسباب المحن والرزايا ما تجود الآن في مكان مثل ما تجود في أقطار الغرب الصليبي .

وما ابتأست بلاد بدخول قوم فيها مُثل ما ابتأست الأقطار «المتخلفة» بدخول الرواد والمكتشفين الغربيين ، لقد تحولت «الرأفة والرحمة إلى لعنة وهمجية» .

ونحن حين نستقرى أخبار «المستعمرين» والفاتحين الأوروبيين والأمريكيين نزداد يقيناً بأن القوم لا علاقة لهم بعيسى ولا بكتابه .

إنَّ البون بعيد بين وحى الله وما فى أيدى القوم الآن من تراث روحى مضطرب. ولندع الصهيونية جانباً لنتأمل فى المسيحية . .

فإنَّ الصهيونية لا تكيد كيدها اليوم إلا وهى فى حماية دول «أوروبا» القوية أو على الأصح بتحريضها السافر .

تُرى ماذا دهى المسيحية حتى صادقت اليهود، وخاصمت الإسلام، وقررت إيذاء أهله وتحطيم أمالهم ؟

هل للانحراف الذي دخل على النصرانية أثر في قسوتها على خصومها ورغبتها في الاستئثار بالسلطان واجتياح المعارضين ؟

<sup>(</sup>١) الحديد : ٢٧ .

إننا نكاد نُجزم بأن ذلك هو السر الكامن وراء التعصب البالغ الذى عُرف به تاريخ القوم . فقيام عقيدة ما بعيداً عن قواعد المنطق معناه رفض الجدل فى أساسها ، ومنع الفكر من التعرض لها ، وخلق جو لا يسمح بالعيش لغيرها .

وذلك في نظرنا هو السبب الوحيد لسياسة الإكراه والتزمت والأثرة التي برزت في تاريخ المسيحية كما لم تبرز في تاريخ دين آخر .

ونحب أن ننقل هنا - دون أن نناقش- ما كتبه (١) الفيلسوف الفرنسي «هنرى دى لاكروا» في شرح أصول المسيحية وطرق سيرها إلى الضمائر والعقول.

قال : «ولننظر في الاعتقاد المسيحي : إله ينزل إلى الأرض ليفتدى الإنسان ، وإله واحد في ثلاثة أشخاص . .!

هذا الاعتقاد لا يماشى العقل ، ورجال اللاهوت أنفسهم يعلمون ذلك حق العلم ، والمؤلفة (٢) أنفسهم يترددون بإزاء إله كهذا مكون من ثلاثة أشخاص ، إله له طبيعتان : طبيعة إلهية وطبيعة بشرية .

ت يترددون بإزاء كائن خالد صمد يصبح إنساناً فيألم كالإنسان ليفتدى خطايا البَشر . !!

إنَّ في المسيحية أنواعاً من المعتقدات العجيبة يلقى أرسخ المدافعين عنها أكبر الصعوبات في تسويغها .

ومعنى ذلك أنَّ الاعتقاد بشىء غير عقلى قد تؤمن به أحياناً لأسباب عقلية ، وأحياناً أخرى لأسباب غريبة عن العقل . .!

ومن ثُمَّ فالإيمان الديني لا يمكن أن يكون إيماناً عقلياً محضاً.

ومع ذلك يسعى هذا الإيمان إلى أن يكون عقلياً! لماذا ؟

لأنه بدون مسوغ عقلى يمكن لأى اعتقاد أن يبدو شيئاً مشروعاً.

وإذا كنا نستطيع أن نؤمن معفين أنفسنا من فحص أدلة ذلك الإيمان، فلماذا لا نؤمن عندئذ بكل الخرافات التي ترويها الأساطير القديمة ؟

<sup>(</sup>١) عن كتاب «من القديم إلى المواطن الحديث» ترجمة وتعليق الدكتور محمد مندور.

<sup>(</sup>٢) «المؤلهة» هم الذين يقولون بوجود الله وينكرون الوحى والرسالة ، ويمثلهم بفرنسا في القرن الثامن عشر روسو وفولتير ومونتسيكيو .

ومن هنا وجب أن تكون لدينا أسباب معقولة لما نؤمن به ، وأن نبسطها للآخرين» . . ثم يقول : «ولكنه إذا كانت الأسباب مسرفة الوفرة ، خرج الإيمان الديني عن أن يكون قلبياً حقاً صادراً عن إلهام من الروح المقدسة . .!

وهنا الحيرة التي يقع فيها المسيحي فيما يتعلق بالإيمان» .

ونحن نقول: أي حيرة تُنتظر إذا كثرت الدلائل على صحة شيء ما ؟؟

لا حيرة أبداً . بل إنَّ النصرانية يعوزها كل الإعواز أن تُقيم كيانها الأدبى على أثارة من علم . .

ولذلك فهى تجنح إلى جعل الإيمان أمراً من أحوال القلوب فراراً من سطوة العقل عليها وهو يفند أصولها .

ومن ثُمَّ نراها تبنى دعايتها العامة وأسلوبها الخاص في التربية على ما يلى:

١ - أزِحْ العوائق الفكرية أمام سير الإيمان ، وعود نفسك الاستسلام للترهات ،
 واغض عما يضيق به عقلك فذلك تمهيد فعّال لحُسن التدين .

٢ - لا تعوِّل على قيمة العقل ، ولا تربط ثقتك بأحكامه ، فالعقل قاصر .

٣ - الإيمان منحة لا كسب ، أى أنَّ الإنسان مهما اجتهد فمستقبله مرهون بعوامل خارجية هي الحاسمة في مصيره .

وهاك ما يذكره في تفسير هذه الأمور الثلاثة «هنري لاكروا». قال: «لكي ننفث شيئاً من الحياة في هذا العرض النظري، دعنا نأخذ «بسكال» كمثل.

وهو قد حلَّل الإيمان المسيحى تحليلاً بالغ العمق فقال بوجود ثلاث وسائل للإيمان المنشود هي :

«العقل ، والعادة ، والإلهام»

فالعادة وسيلة ما سميته بالإيمان الضمنى ، والعقل وسيلة الإيمان العقلى ، والإلهام في نظر الباحث النفسى وسيلة الإيمان العاطفى .

للعُرف أو للعادة عند «بسكال» فضل كبير إذ يمحو العقبات من سبيل الإيمان ، فالرجل الذي يأخذ - قبل أن يؤمن - في تأدية الشعائر كما يؤديها المؤمن يُعِد نفسه بعمله هذا للإيمان . وذلك أولاً لسبب سلبي هو محوه لنوع من الحياة لا يتفق وطبيعة الإيمان .

وأنت إذا أسلمت نفسك للذات والشهوات لن تصل إلى الإيمان مهما أجهدت عقلك.

وعلى العكس من ذلك: عش كما لو كنت مؤمناً ، وأرغم نفسك على ذلك النوع من الحياة ترى أنك قد حطمت العقبة الأساسية .

إننا بعمل ما يعمله المؤمن نصل أحياناً إلى أن نوحى لأنفسنا بالإيمان نفسه ، وهذه ملاحظة نفسية بالغة العمق .

ونحن نعلم أنه في تصنع عاطفة ما بدء بالإحساس بها .

فإذا عملنا على التمكين لذلك الموقف وأخذنا في تنمية البذرة لن نلبث أن نخلص من عملنا هذا بصورة تخطيطية صادقة لتلك العاطفة .

وكذلك الأمر في الإيمان ، فالرجل الذي يرغم نفسه ، ويستبله ، فيأخذ من الماء المقدس يكن أن يبدأ في الإيمان بتصنع صادق ، ومن ثَمَّ يصبح في النهاية وقد أحرز إيماناً قوياً .

وللعادة أثر آخر، فهي تمكن للاعتقادات وتثبت في النفس أعرق النتائج والحجج التي تصل إليها - بعد الجهد النظري .

وليس هذا مبدأ آخر . وذلك لأننا لسنا الآن بإزاء إرغامنا لأجسامنا -وإنما نحن إزاء مؤمن اجتمعت لديه أسباب للإيمان ثم أتت العادة فثبتت في نفسه أعرق النتائج التي استخلصها مما لديه من حجج ، وبذلك أعفته من وضعها باستمرار نصب عينيه .

والوسيلة الثانية هي العقل ، و «بسكال»(١) بلا ريب - لم يترك له إلا مجالاً ضيقاً ، وسوف ترى لماذا فعل ذلك ، ومع هذا فإنه يستخدمه .

إنه يستخلص من الانتقادات التي يوجهها العقل لنفسه سبباً للإيمان .

وما هي العقبة الكبرى التي تعترض المسيحي ؟

أليست العقل الذي يناقش الدين ؟!

لكن العقل بنقده لنفسه لن يلبث أن يعترف بوجود عدد كبير من الحقائق التى تتجاوزه ، فيعجز عن إدراكها ، وبذلك يُسلّم بأنَّ الحقيقة المطلقة ليست فى الواقع فى متناوله .

<sup>(</sup>۱) «بسكال» عالم الرياضيات . الطبيعة : فيلسوف فرنسى شهير حدثت له حادثة بجوار جسر بُنِيَ على مقربة من باريس ومنذ ذلك الحين أخذت تتراءى له مشاهد هذيانية يرى فيها هوة إلى جانبه يكاد يسقط فيها . فاتجه منذ ذلك الحين إلى الدين واعتزل في دير «بودرويال» حيث أخذ نفسه بالتقشف والزهد ، وقد دافع عن مذهب «جنسينيوس» في «خطاباته الريفية» وهاجم خصومه الشيوعيين أعنف هجوم ، وهو كاتب مفكر ذو عبقرية فذة . ولقد مات قبل أن ينتهى من إتمام «دفاعه عن المسيحيين» فنشرت الأجزاء التي كتبها بعنوان «الأفكار» . ولد سنة ١٦٢٣ ومات سنة ١٦٦٦ ، وأراؤه التي يبسطها المؤلف موجودة في «الأفكار» .

فإذا صح ذلك فلماذا لا نُسلّم بأنَّ الاعتقاد الذى يعدو العقل يمكن أن يكون صحيحاً ؟ و «بسكال» يحاول أن يُظهر أنَّ اليقين نفسه ، وأنَّ الوضوح نفسه فيهما شيء لا يمكن التدليل عليه ، ثم يقول :

«إننا نُسلم بنوع من الجبر الداخلي الذي لا يمكن تعليله ، وهو أشبه ما يكون بالغريزة» ، ثم يقول بعد ذلك كله : «إنَّ للقلب حججه التي لا يعرفها العقل» .

قلب وغريزة ومبادئ . . . !

وعالم الهندسة هذا يزعم أنه يصل في نهاية برهانه إلى أشياء من الوضوح بحيث لا تقبل برهاناً.

وهو يُسلم بها بحافز شعوري لا بإيمان عقلي يمكن تبريره .

ومن ثُمَّ فإنه لما كان القلب عند «بسكال» هو الذي يحس بوجود الله لا العقل ، فإن ذلك الإله الذي يدركه القلب يصبح إلهاً مشروعاً أمام العقل بحكم نقد ذلك العقل لنفسه . . .

وهذا ليس معناه عدم وجود أسباب للإيمان كما يرى . .!

فهناك - مثلاً - معجزات «المسيح» وفيها يرى «بسكال» سببا للإيمان .

ولكن العقل يقبل الشك فيها لما فيه من ضياء وظُلمة.

وفي ضيائه أحياناً من الاضطراب ما يمنعنا من أن نستسلم إليه طائعين.

ومن ثم يعجز بنفسه عن أن يحملنا على التسليم .

وإذن فأسباب الإيمان ليست حاسمة بالنسبة إلى المؤمن .

ووظيفة العقل الأساسية في الإيمان العقلى ليست إلا في نقده لنفسه .

وهذه الفكرة قد استخدمها رجال الدين مرات كثيرة محاولين تحطيم العقل بالعقل نفسه وذلك خدمة للإيمان!

هل انتهيت من قراءة هذا الدفاع المتين عن الدين بعد انفصاله عن العقل ؟ إنَّ هذا الكلام المنمَّق المزوَّق اسمه فلسفة .

وأول تلك الفلسفة أن تتباله وتتغابى لتبلع النقائض المستعصية وتتعود الإيمان.

وثانيه أن تقتحم على العقل مكانه العتيد، وتقول ما أنت ؟

وهنا مغالطة مكشوفة تضم ما يستعصى على العقل فهمه إلى جوار ما يُحكم جازماً باستحالته .

والبون بعيد .

فما يعجز العقل بطبيعته عن إدراكه والحكم فيه - لأنه وراء ما قلته - شيء غير ما يمكنه تصوره والبت فيه برأى حاسم .

واتهام العقل بالقصور في المسائل الأخيرة لأنه عاجز في المسائل الأولى كلام فارغ ، وما نظن «بسكال» إلا مخبولاً ساعة قاله . . ولكن هذا الخبل فلسفة دين!

ثم تجيء وسيلة أخرى للإيمان.

والوسيلة الأخرى هي الإلهام ، والإلهام عند «بسكال» هو الشعور القلبي الذي يحمل الإنسان على أن يهب نفسه .

يهبها هبة تامة كما يفعل المؤلهون.

والإيمان أشبه ما يكون بالوله ، ولكن الإلهام أيضاً التفافتة إلهية ، إنه فيض من الله . أقول : وهذا أسلوب في الفهم والإقناع لا قبَلَ لنا به .

وأخوف ما نخافه - بعد الزعم بأنَّ الإيمان هبة عليا - أن يعتبر المحرومون من هذه الهبة أنجاساً تستأصل شأفتهم وتستباح حرياتهم وحقوقهم لأنَّ بركات السماء لم تحل بهم .

ويظهر أنَّ نظرة النصاري إلى معارضيهم في قصة التثليث والصلب تأخذ هذه الوجه المعينة .

وهنا يقوم السيف مكان الحُجَّة ، ويقوم الإرهاب مكان الإقناع .

وتلجأ الكنيسة في معاملة خصومها إلى الاضطهاد والمصادرة.

ومن وراء هذه السياسة شعور بأنَّ المعارضين قوم خلت قلوبهم من نفحات السماء وحلَّت مكانها أرواح الشياطين ، ولذلك ينبغي أن يُضربوا دون هوادة .

### \* \* \*

إنَّ الحياة الإنسانية سوف تمر بأدوار طويلة من الشقاء ما بقيت هذه الأفكار تسودها . ونحن نعلم أن الصليبية جرَّبت سياسة القوة والعنف أزمنة متعاقبة ، أو جرَّبت سياسة الختل والمداراة التي تسندها المدافع والقاذفات كما يحدث في ذلك العصر .

فهل لها أن تجرّب سياسة الأدب والملاينة ، واحترام العقل ، وقبول العيش إلى جوار مبادئ أخرى ؟

وسواء قبلت أم رفضت . . فإنَّ الإسلام لن يدع سبيلاً يبقى عليه حق العبادة إلا سار فيها . فإن كانت السلم ، فبها ونعمت ، وإلا استقتل في الذود عن حقيقته وحماه .

# اتجاه الصليبية الحديثة

من تزوير التاريخ على نطاق واسع - بدوافع من التعصب الأعمى - إنكار فضل العرب والإسلام على أوروبا وعلى حضارتها العلمية وتقدمها الفكرى والصناعى .

حتى إن كثيراً من المتعلمين الحدثاء يجهلون أن هناك أثراً ما لحضارة العرب في حركة الإحياء التي عمت الغرب من بضعة قرون ونقلته من حال إلى حال!

وهذا الجحود المطبق لا يستند إلى أثارة من حق.

بل لا سناد له إلا الحقد على الإسلام وأهله ، ومحاولة انتقاص هذا الدين والغض من شأنه وتجريده من كل خير ، ثم إظهاره وكأن العالم لم يجن من وجوده إلا الشوك والحنظل!

وللكتَّابِ الصليبيين جهد غير مشكور في إشاعة هذا الزور.

فقد علَّموا قومهم أنَّ «محمداً» عَيْنَ كلب كافر! وأنَّ أتباعه همج مخربون ، وأنَّ دينه في القرون السالفة لف الدنيا في ليل ما له فجر!

ومع أنَّ ضياء الحقيقة الكبرى بدَّد هذه الأوهام ، وجعل الألوف المؤلَّفة من أصحاب النظر السليم يحتقرون مصدرها ويزرون عليه ، إلا أنَّ العوام وأشباههم من ضعاف الرأى لا يزالون يكرهون الإسلام ونبيه من آثار هذه الدعايات البذيئة .

وهم يظنون المسلمين أمة تعبد «محمداً» على الطقوس المسلمين أمة تعبد «محمداً» على الطقوس الوثنية ، وتعاشر الرذائل بنهم ، وتكره المعرفة ، وتتنكر للحضارات ، وتقوم بتخريبها إن واتتها فرصة !

وإن كان لفيف من رجال الكنيسة القدماء والحدثاء ، يشتغلون بترويج هذه السخافات عن الإسلام ، فماذا نقول . وبماذا نرد ؟

وإذا كانت صياغة التاريخ الإنساني قد خضعت لهذا السقوط الخُلُقي فكم من الجهود نبذل لنصحح الأوضاع ونجرف الأباطيل ؟

نحن نعلم أنَّ هناك أوروبيين استيقظوا من ضلالهم وأطرحوا هذا العبث في تصور الإسلام وتاريخه .

بَيْدَ أَنَّ الجماهير لا تزال تجهل حقيقة فضل الإسلام على العالم منذ ظهر إلى يوم الناس هذا .

إنه لولا الإسلام - لبقيت أوروبا كما عاشت خمسة عشر قرناً لا تحسن شيئاً ألبتة من دين الله ولا من دنيا الناس .

نعم . . لولاه - لظلت الأحوال الخُلُقية والاجتماعية والعلمية والعملية كما غبرت طول هذه القرون جامدة بليدة ، ولبقيت «أوروبا» هذا الدهر الطويل - كما بقيت أواسط إفريقيا منذ القِدَم إلى أن اكتشفت تحيا على نسق واحد ويشملها - على اختلاف الليل والنهار - مستوى إنساني محدود .

لولا أنَّ الإسلام دخل «أوروبا» كما دخلت الحضارة الحديثة بلاد الزنوج ما عرف الأوروبيون شيئاً عن المدنية ، ولا نالوا قسطاً من ارتقاء .

والفارق بين الحالين أنَّ الإسلام لم يضن على الأوروبيين بنور يمشون عليه .

أما الغربيون فهم يُسخِّرون اليوم تفوقهم في إذلال الآخرين واستغلالهم.

كان كل شيء في «أوروبا» راكداً كالمستنقع الآسن ، وكان يمكن أن يبقى كذلك إلى يوم النشور لولا العرب الذين سكنوا الأندلس وجنوب إيطاليا ، وشرعوا يصدرون الرقى والازدهار إلى قبائل الغالة والقوط والوندال والسكسون والجرمان وإلى غيرهم من شعوب أوروبا .

إنَّ الأصول العقلية والنفسية للحضارة الحديثة لم تنبت من داخل أوروبا .

وكل مطَّلع على طبيعة الحياة الأوروبية في الخمسة عشر قرناً الأولى للميلاد يجزم بأنَّ أوروبا وحدها - بما تألف من أفكار ومشاعر - لا تستطيع أن تكون شيئاً يُذكر .

وأنَّه لولا ما وفد عليها من فكر خارجي وهِمَّة لا عهد لها بها ما استطاعت أن تتغير وترتقي .

لقد كانت الحضارة العربية - لأوروبا- كمواد الخصب ولجج الماء العذب بالنسبة للصحراء كي تزدهر وتنتج .

وإلا فستبقى الصحراء لا تنفح إلا السموم ، وستبقى أوروبا كما عاشت ألفاً وخمسمائة سنة بعد الميلاد لا تطفح إلا بالعمى والجهالة . . ولا تقدّم لها النصرانية بصيصاً من نور وهداية .

ودعك من الكنود القذر الذى تواصى به الأحبار والرهبان لغمط هذا الفضل وإنكاره على ذويه .

على أنه كما وُجِد في حاشية فرعون مؤمن ينكر ألوهيته ، وُجِدَ بين مفكرى أوروبا مَن أنصف العرب ونسب إليهم فضلهم المنكور ، وعاب على قومه هذا الجحود الغريب .

وإننى أوصى كل قارئ عربى بمطالعة كتاب «فضل العرب على الإنسانية» الذي ألله «روبرت جريفال».

وسيبهرك في هذا الكتاب الصغير أن تجد العرب هم وحدهم الأساتذة الذين علَّموا أوروبا ما لم تكن تعلم .

حتى لتحسب أنَّ ازدهار أوروبا الآن هو التكملة الطبيعية والامتداد العادى لرقى العرب الأوائل وطول باعهم في شئون العمران وأصول الحياة .

وأن انحطاط المسلمين الآن هو التكملة التبعية والامتداد العادى لجهالة أوروبا القديمة وقصورها الفكرى والاجتماعي .

ولا غرو فإن المسلمين من قرون طوال لم يُقدروا النعمة التي حبتهم بها المقادير فعبثوا بالإسلام وزاغوا عن هديه وناموا في ضحاه الغامر. كأولاد الغنى الذين ورثوا كنوزه دون كدح، ثم شرعوا يبعثرونها بسفه.

على حين يوجد حولهم نفر من الفقراء الذين عرَّفتهم الحاجة قيمة المال ، فهم يحرصون عليه ويجمعون منه ما يُفرقه الورثة الخبولون .

وتمر السنون على تلك الحال فإذا أغنياء الأمس صعاليك .

وإذا صعاليكه ملوك .

ولا بأس على ملوك اليوم أن يختلقوا لهم أنساباً عريقة ، وأن يرموا خصومهم بكل موبقة ويجردوهم من كل شرف .

### \* \* \*

ولنلق نظرة على كتاب «فضل العرب على الإنسانية» .

إنَّه يتسم بالطابع العلمي المجرَّد .

وإن كان صاحبه لم يخلص كل الخلوص من بعض رواسب البيئة التي عاش فيها فانساق - دون تعمد ودون غرض- إلى إرسال بعض الأحكام على الإسلام.

لم يطرد فيها - للأسف- النسق العلمي الجميل الذي شاع في سائر بحثه ، والذي ترقرق في فصوله كلها طولاً وعرضاً .

بَيْدَ أَنَّ الهنات لا تمنعنا من تقدير الحقيقة العظيمة التي جلاها هذا المؤلف الكبير وأبرزها في إطار من الأدلة الحاسمة دلت على سعة نفسه واستبحار علمه وشمول نظرته ونقاء صحيفته .

تلك الحقيقة هي فضل العرب على التقدم العلمي في الغرب وأثر حضارتهم الزاهية في حركة البعث التي أحيت أوروبا من موت طويل .

لقد ظلت أوروبا سبعة قرون قبل ظهور الإسلام وثمانية قرون بعد ظهوره ، وهي لا تعرف شيئاً طائلاً عن فلسفات العالم القديم ، بله أن تستفيد من هذه الفلسفات في رفع مستواها الذهني ودعم مكانتها الأدبية .

ثم تحركت «أوروبا» وبدأ عصر النهضة يهزها من سباتها .

فما الذي جَدَّ عليها؟ وما الذي بدَّل حياتها من جهل إلى علم ، ومن ظلام إلى نور ؟ يقول أصحاب الغرض ومنكرو الفضل: إنه تراث يونان وأثر أثينا وروما . . .

عجباً . . فقد كان ذلك أجمع ركاماً مندثراً في أعماق الماضي ظللتم بإزائه دهراً طويلاً فما حبسكم عنه؟ وما منعه عنكم؟ .

يقولون: لقد جاء به إلى الغرب علماء دولة الروم الشرقية بعدما سقطت عاصمتها في يد الترك ومنذ هاجروا بدأ عصر الإحياء .

نقول: لقد ظلت دولة الـروم الشـرقية ومعها هذا التراث ألفاً من السنين فما صنعت به؟ إنها ما رفعت به رأساً ولا أعلى مستواها المادى والأدبى في قليل ولا كثير.

الحقيقة التي أراد الغرض السيء -أو الحقد الردىء- أن يطويها هي فضل العرب على الإنسانية كلها وعلى الفرنجة خاصة .

إنَّ نهضة العرب الكبرى إبَّان العصور الوسطى كانت الأصل الأول لحركة البعث العلمي والإصلاح الاجتماعي والمدنى في أوروبا .

وإنَّ الأندلس وجنوب إيطاليا وشرق أوروبا كانت معابر فيَّاضة بالنشاط الإنساني الراقى لتمدين بلاد غبرت عليها العصور وهي لم تتذوق طعماً للمدنية بعدما طاحت روما وأثينا وعفى على آثارهما الزمن .

ونحن نستغرب هذا الكنود ونرى لزاماً علينا أن نُذكِّر أبناءنا به لا لشيء إلا ليعلموا ما لهم من حقوق ، وما تكنه أفئدة الآخرين من عقوق وحسب .

ويسرنا أن يوجد علماء منصفون من رجالات الغرب يروون الحقيقة العلمية غير مشوبة بلوثات التعصب الأعمى .

ومن بين هؤلاء العلامة «روبرت بريفال» الذي ملأ كتابه بالأدلة القاطعة على ما للعرب من أياد سابغة أهلهم لأدائها تفوقهم العظيم على العالم كله يوم كانت أزمة العالم في أيديهم . . .

فهذا العالم المنصف يستعرض تاريخ أوروبا في القرون الأولى للميلاد إلى عصر النهضة الحديثة استعراضاً مستوعباً نفاذاً ، ثم يجزم في ثقة العالم المستبصر بأناً المقدمات التي تُنتزع من دراسة هذا التاريخ يستحيل أن تنتج ما يدَّعيه بعض المدعين من أن النهضة الحديثة كانت جنيناً تم تكوينه في أحشاء أوروبا . كلا . كلا . كلا . .

إنها نهضة مجلوبة البذور من الخارج ، واسمع ما يقول :

«إنَّ النور الذي اشتعلت منه الحضارة مرة ثانية لم يُشرق من جذوة الثقافة اليونانية الرومانية التي استخفت بين خرائب أوروبا، ولا من الحي الميت على البسفور (يعنى بيزنطة) . .

إنه لم يظهر من الشمال ولا من الهاجمين على الإمبراطورية من الجنوب . بل بزغ من العرب» . .

ثم يقول: إنَّ النهضة الحقيقية لا ترجع إلى القرن الخامس عشر فحسب ، بل إلى تأثير العرب والمغاربة في إنهاض الثقافة .

ولم تكن إيطاليا مهداً لحياة أوروبا الجديدة بل الأندلس (أسبانيا)

لأن أوروبا -بعد هبوطها المتواتر في الحالة الوحشية من أدنى إلى أسفل -كانت قد بلغت الأعماق من الجهل والفساد، بينما مدن العالم العربي «بغداد» و «القاهرة» و «قرطبة» و «طليطلة» كانت وحدها مراكز الحضارة والنشاط العقلي . . . .

ومن ثُمَّ ظهرت الحياة الجديدة التي نمت في شكل ارتقاء إنساني جديد . . .

ومن امتداد الزمن الذي أثَّر فيها نفوذ ثقافتهم بدأت الحياة الجديدة تتحرك . . .

ثم قال : وهنا أمر قد ذُكِر مراراً ولكنه مع هذا قد أهمل بالعناد واستخف به الإصرار .

إنَّ دين أوروبا «للكلب الكافر» طبعا لم يجد محلاً في نسق التاريخ المسيحي . . . والتزوير الموصول قد غلب جميع التصورات اللاحقة . . .

حتى المؤرخ «جيبون» قد عامل الإسلام بما لا يستحقه .

وهذا مثال لسلطان التقاليد العُرفية على أفطن مخالفيها .

فلم يكن هناك إلى القرن الماضى شيء يوصل إلى العلم الصحيح بتاريخ العرب وثقافتهم . .

وأما التقارير التى نُشِرت عن محمد ( عَنِينَ ) ، وعن «الإسلام» قبل بداية القرن التاسع عشر ، فإنها تستحق أن تُعتبر تحفاً أدبية محضة (١) .

واليوم كذلك حين سهل الوصول إلى أصح العلم وأوسعه يندر أن يعترف تاريخ من تواريخ القرون الوسطى برعاية الثقافة الإسلامية للعلم إلا اعترافاً موسوماً بالتحقير.

إنَّ تاريخ بعث «أوروبا» من مواتها قد كُتب دائماً دون إشارة إلى نفوذ الحضارة العربية اللَّهم إلا بيان «فوز الصليب على الهلال» أو «مطالبة أسبانيا بالتحرر من نير العرب» . . . .

كما أنَّ الدكتور «أوسبرن تايلر» قد أتم -ببراعة- مجلدين كبيرين عن نشوء العقل في القرون الوسطى ولكن من دون تنويه ما - بوجود الثقافة الإسلامية ولا بآثارها العظيمة»!!!

\* \* \*

ونحن لا ندرى متى ينتهى حقد «أوروبا».

ونعجب لاطراد هذا الأسلوب في غمط حقنا وجحد فضلنا . . .!

وقد تكون ميادين السياسة ملأى بالأطماع والمآرب الصغيرة .

لكن أما كان الأجدر بميادين العلم أن تتنزه عن أحقاد الساسة وهي تخط تاريخ الإنسانية ؟

ثم إنَّ الإسلام فتح ذراعيه للعلماء من كل دين! ورفع مكانتهم في بلاده دون تحرج. بل إنَّ الإسلام ترك لكل ذي همَّه من أبناء الأديان الأخرى أن يتابع نشاطه وأن يظفر بثمار جهوده من غير تنقص ولا هوان ...

أفما كان يجب أن يلقى مثل هذه المعاملة أو بعضها . . !

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ القرون الوسطى في سلسلة تاريخ كمبردج .

إنَّ الأستاذ المؤلف لا يسعه إلا الاعتراف بهذه الحقيقة في كتابه حيث يقول: إنَّ اليهود كانوا يشتركون تحت التسامح التام من قِبَلِ حكومة العرب في الارتقاء الثقافي لدولة الخلافة» . .

وعندما انتشروا في أوروبا على الأخص بعد انتصار الموَحِّدين ، حملوا تلك الثقافة إلى أبعد أراضي البرية . . . .

ونحن نجد أنهم كانوا يُعلّمون ويتباحثون بحرية مع ساكنى الصوامع المنعزلة الذين غلب على تعصبهم الديني إعجابهم بتلك العلوم العربية . . . .

فرهبان فرنسا وألمانيا كانوا ينالون منهم كتب هذه العلوم الجديدة حتى الراهبات المتعلمات في صومعات «نورنجيان» مثل: «هيلديجارد» الشهيرة و «هروسوتيا» لم تزورا عن الاستفادة من علومهم.

وقد أنشأنا مدارس كثيرة فيما بعد مثل مدرسة «كيم هيس» و «بن عذرا» في «ناريون» حيث كانت العلوم العربية رائجة والعناية بترجمة الكتب العربية قائمة .

وكثير من اليهود تبع «وليم النورماندي» إلى انجلترا ونالوا حمايته.

وبنوا هناك لأول مرة البيوت الحجرية التي يمكن أن تُشاهَد إلى الآن في «لنكولن» و «سان اندموند سيرى» ثم أنشأوا مدرسة للعلوم في أكسفورد . . .

وبإشراف خلفائهم في مدرسة «أكسفورد» -هذه- تعلّم «روجر بيكون» اللغة العربية والعلوم العربية . . .

### \* \* \*

أقول: وأثر العرب المتغلغل في الفكر الأوروبي ، لا يقل عنه أثرهم في التقدم العمراني والارتقاء الفني .

إنَّ هؤلاء المتدينين القدامي من حملة الإسلام هم أصحاب اليد الطولى في إيقاظ اقتصاديات أوروبا !!

يقول المؤلف تحت عنوان «تجديد أوروبا»:

«إنَّ الحركة الصناعية والتجارية للشرق وللعرب في الأندلس وصقلية هي التي خلقت تجارة أوروبا وصناعاتها».

ومنها تقدمت الثروة وتضاعفت القوة لطبقات التجار، ونشأت المدن التجارية ثم تقوت الهيئات النيابية إلى أن اشتبكت بسلطات النظام الإقطاعي فنشأت قوة جديدة للجمهوريات الحرة ومجالس الشوري قوَّضت ظلم النظام الباروني وعدوانه. وهكذا دخلت الحرية السياسية والنظم أوروبا مثل دخول الثقافة مع رزم الأمتعة من سواحل بحر الروم الشرقية .

وقبل أن تنمو التجارة والصناعة ، وقبل أن تكبر المقاطعات في الجوهر والمعنى بواسطة التجارة الشرقية لم يكن هناك مجال للثروة ، ولا كانت هناك المدن .

إن المدن على سواحل «قلطالونيا» و «برانس» كانت أولى تقدماً وأبرز في الأهمية والحياة بوساطة الاتجار مع العرب . .

وكانت الجمهوريات المستقلة قد تأسست في «مارسيليا» و «أرل وينس».

والمصدر الذى صدرت منه تلك الثروة من أقدم الزمن يمكن أن يُستنبط من بيان بطريرك أورليانز «ثيوذولف» في وصف رحلته إلى جنوب فرنسا بوصف كونه أحد موفدى شارلمان ، إذ يقول هذا البطريرك :

«إنه عند وصولنا إلى مرسيليا جاء الناس من الرجال والنساء والأولاد والشيوخ أفواجاً أفواجاً حاملين معهم هدايا مقتنعين بأنهم يُقدمونها إلينا ليقضوا بُغيتهم .

فأحدهم كان يقدم البلورات واللآلئ الشرقية . . .

والثاني كومة من قطع الذهب كانت تلمع عليها حروف وعبارات عربية .

والثالث كان يقول: عندى ثياب عربية لا يمكن أن يكون أى شيء آخر أحسن منها في ثبات اللون وجودة الصناعة . . . .

والآخر كان يرينا جلوداً مدبوغة من قرطبة . . بعضها أبيض ناصع ، وبعضها أحمر قان ، بينما الثاني كان يقدم لنا السجاجيد . .

لله ما كان أعظم تقدمنا» .

### \* \* \*

ونتمنى أن يقع الكتاب بين يدى القارئ حتى يستطيع أن يستبين من سطوره أطراف الموضوع كله في إيجاز ودقة ووفاء .

وتلك خطة في حرية البحث تُحمد للمؤلف الكبير وتُعَد في مجال الصدق العلمي مثلاً يحتذي . . .

والمترجم السيد «أبو النصر الحسيني» مسلم هندي فاضل تعرَّض للترجمة حتى أخرجها في هذا الثوب الحسن . . . .

ثم تتبع بتعليقات يسيرة بعض الأفكار التي التبس فيها الأمر على صاحب الكتاب فشرحها على ضوء ما يعرف المسلمون دينهم من مصادره وحدها . وأملنا أن تتحقق بنشر هذا الكتاب غاية كريمة لا يختلف عليها الناس ، وإن تباينت مذاهبهم وأهواؤهم . . . .

إنَّ الحقيقة التي يحاول التعصب طمسها - ولن يتيسر له ذلك - هي أنَّ العرب وصلوا ما انقطع من تفكير الإنسانية الراقي ، وتناولوا تراث الأقدمين العقلي والروحي بعناية ، فصوَّبوا ما يستحق التصويب ، وخطئوا ما يستحق التخطئة . . . .

وأنَّ ظهورهم كان يُمناً على العالم ، وبركة في هذه الأرض . . .

وأنَّ أوروبا لم تستفد منهم ما دعم كيانها المادى والأدبى فحسب.

بل ما خلقها خلقاً جديداً لم يخطر على بال سكانها القدماء ، خلقاً لم تكن لتتهيأ له قط لو وُكلت إلى نفسها وتُركت مع ظروفها . . .

لكن فضل الإسلام على أقطار الدنيا شيء تضيق به الكنيسة أشد الضيق وتسخط عليه السخط كله . . .

وهى في يوم الناس هذا تبذل كل ما أتيح لها من وسائل الدعاية لتوهم الأجيال الجديدة أنَّ الإسلام دين لا يستحق البقاء . . .

وأنه يجب القضاء على أهله ورمى آمالهم بالخيبة ، وقضاياهم بالفشل ، وحظوظهم بالنحس . وأنَّ الإسلام - في حاضره القريب- مرهوب العدوان . . . مخوف التعاليم !

وأنه - في البعيد- قليل الخير قريب الظلم . . .

ومن ثمَّ ينبغى الخلاص منه بأى وسيلة . . .

وبهذا المنطق المسود الغشوم الجحود يراد تصوير تاريخنا ، وتصوير ديننا ، ومعاملة الألوف المؤلفة التي تعيش به راضية وتنعش العالم بتقاليد النبل والفضل ، هذه التقاليد التي نحيا في نطاقها من قرون . . .

الحق يقال: إنَّ أضغان الصليبية على الإسلام وأهله أعيت المداوين وانتشر سوادها في الأولين والأخرين . . . .

وما بد من أن يفتح المسلمون عيونهم ، ويأخذوا حذرهم . . .

وفى الحرب الباردة الناشئة الآن بين الشرق والغرب ، أراد «الجنرال أيزنهاور» أن يتلطف بشيء من فضل العرب الأولين على المدنية الحديثة . وأشاد بما قدموا للعلم من أياد مذكورة . والرئيس «أيزنهاور» هو قائد الولايات المتحدة ، إحدى الدول الكبرى الثلاث التى تحمى إسرائيل بعد إقامتها من الوهم .

ويسرني أن أثبت تعليق الدكتور «سعيد عبده» على هذه الشهادة . . .

قال: أعجبنى فى كلمة الرئيس «أيزنهاور» أمام الجمعية العامة لهيئة الأمم المتحدة قوله: «إنى عندما أنظر إلى المستقبل أرى دولاً عربية تبرز، وتُسهم فى أمور هذا القرن إسهاماً يفوق ما نستطيع أن ننساه لأسلافنا الماضين.

إننا ما زلنا نذكر أنَّ علم «الحساب» وعلم «الجبر» الحاليين مدينان بالكثير إلى العلوم الرياضية العربية . كما نذكر أنَّ العرب قد وضعوا أسس العلوم الطبية والفلكية التي يتمتع بها الغرب الآن .

وفوق ذلك . . فإننا نذكر أنَّ الشرق الأدنى كان مهبط الديانات الثلاث» .

إنها كلمة حق جاءت متأخرة بعد إنكار طويل يكاد يكون متفقاً عليه بين الكُتَّابِ الغربيين ، إنكار لفضل العرب على حضارة العصر الحديث .

إنَّ الوسام الأكبر الذي كان هؤلاء الكُتَّاب يُنعمون به على العرب. هو أنهم سُعاة بريد بين حضارتين ، أي مجرد مترجمين ونساخين لحضارة الإغريق .

بَيْدَ أَنَّ هناك - إلى جانب أفضال العرب التي ذكرها الرئيس «أيزنهاور»- فضلاً آخر لم يتنبه إليه الرئيس .

وربما كان في الظروف الدولية الحاضرة -أولى بالذكر والتنويه - من الفلك والطب والكيمياء والجبر والحساب .

وهذا الفضل هو أنَّ العرب هم الذين وضعوا سياسة «سيف المعز وذهبه».

هذه السياسة التى حاولت الدول الغربية كما يحاول الرئيس «أيزنهاور» الآن فرضها على العرب في مشروعه الأول الذي مات في عمر الزهور.

وفى مشروعه الثاني الذي ابتُلي بالإجهاض يوم الحمل.

إنَّ الدول العربية تُدرك تماماً ما وراء السيف والذهب.

إنها عملة ضُربت عندنا منذ قديم الزمن - ومن الحال أن تخدعنا مهما بُذِلَ فيها من زيف وتمويه .

والدول الغربية التى ما زالت تحاول فرض هذه السياسة على العرب. سياسة الإرهاب والرشوة ، أو الرفاهية في الأقفاص الذهبية ، والأغلال المصنوعة من الحرير. إنما تحاول أن تبيع «التمر» في أسواق «مكة» أو أسواق «بغداد».

# الإسلام طريدالقانونالدولي

إنَّ التدين المريض إذا تسلَّط صنع الماَثم ، وإذا تعصَّب عمى عن القيم كلها ، ولم يعترف لخصومه بحمى يأوون إليه .

ونحن -المسلمين- نسائل مَن سبقونا من أهل الكتاب: إنَّ الله واهب الحياة لنا ولكم، فكيف تستكثرونها علينا ؟

ومَهَّدَ الأرض لنا ولكم ، فكيف تحتازونها دوننا ؟

ومنحنا وإياكم الفكر ، فكيف ترضون لأنفسكم ما ترون من رأى وما تذهبون من مذهب ، ثم تغضبون أن نرى ما لا ترون ، وأن نذهب إلى غير ما تذهبون ؟

مَن الذي خصَّكم بالعصمة ، وأخطاؤكم زحمت البر والبحر؟!

وهبوا أنَّ الحق تاهت معالمه بيننا وبينكم ، فلماذا لا نلتقي على خطة سواء ، تسع كل امرئ وما يعتقد ؟

يا قوم . . ماذا يصنع المسلم إذا كنتم تُرخصون دمه ، وتُهدرون كرامته ، وتعوقون دعوته ، وتسوئون سُمعته ، ولا ترضون منه إلا أن يدع دينه ، وهو يوقن من أعماق قلبه بصحته وسلامة منهجه ، ورضا رب العالمين ؟

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

هل يصدق القارئ أنَّ أحقاد أوروبا على الإسلام لم تهدأ في قرن من القرون القديمة أو الحديثة ، وأنَّ عاطفتها هذه ضد الدين النقى الطيب ، قد ترجمت عنها فيما شرعت من قوانين ، لا لتعاقب بها المسلمين كأفراد ، بل لتنكر وجودهم الإنساني كجماعات ودول .!

إنَّ هذه هي الحقيقة الكالحة.

ولقد رُسمت هذه الخطة ثم وُكّلَ إلى القادة العسكريين والزعماء السياسيين ، وإلى حشد هائل من رجال القلم ودهاة الأمم أن يُنفذوها في أمد يطول أو يقصر حسب الظروف المتاحة والمقاومة المتوقعة .

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٩٩ .

ونجحت «أوروبا» ومعها «أمريكا» في إلحاق نكبات فادحة بالإسلام، كما استطاعت نفث دخان كثيف في أفاقه وإلحاق أذى كثير بسمعته.

ونجحت «أوروبا» ومعها «أمريكا» في تخسير القضايا الإسلامية وإسقاط قيمتها في المجال الدولي .

بل إنهما بعد أن تأمرتا على ذبح المسلمين في فلسطين - لأنهم مسلمون فحسب - حظرت عليهم أن يرسلوا أنيناً أو يُقدِّموا شكاة بهذا العنوان البغيض ، عنوان الإسلام المضطهد المستباح أهلوه .

فليتظلموا مما أصابهم باسم العروبة مثلاً.

وفى هذه الحالة يُقبل التظلم شكلاً ولكنه يُرفض موضوعاً .

أجل . . يُقبل شكلاً احتراماً لمراسم المدنية الحديثة .

ويُرفض موضوعاً لأن سحق المسلمين ، ومحو دينهم من العالمين هدف استعمارى يتواصى الكل بضرورة الوصول إليه .

وقد رأينا «أوروبا» و «أمريكا» يتخذان للقضاء على الإسلام الخطة الآتية :

۱ - كان الخليفة العثماني - يشبه بابا روما- في أنه رمز ديني لمئات الملايين من الأتباع المنتشرين على الأرض .

وقد أمكن في الحرب العالمية الأولى طرد الخليفة والقضاء على الخلافة ومحو هذه الشارة التي تترابط على بريقها الباهت فلول الإسلام المهزوم .

٢ - اتجهت جهود الاستعمار بعد ذلك إلى تفكيك الأمة الإسلامية حتى يتلاشى
 كيانها المادى والأدبى .

فقسَّمها إلى عشرات من الدول الصغيرة ، وأقام بين كل دولة وأخرى حدوداً لا تعدوها . .

٣ - جعل القومية الخاصة شعار كل دولة من هذه الدول المصنوعة .

ومنع - في صراحة حيناً وفي التواء حيناً آخر - أن يكون الإسلام روحاً للدولة أو دعامة لنظمها .

٤ - حظر الاحتكام إلى قوانين الإسلام في الشرائع المدنية ، والجنائية ، والتجارية وما إليها .

وترك قوانين الأحوال الشخصية ريثما تسنح فرصة للقضاء عليها هي الآخرى.

وصل الدين عن التعليم العام، ليخلق أجيالاً مبتوتة الصلة بالإسلام، أجيالاً تتردد بين الجهل به والجحود له .

٦ - فصل الإسلام عن تقاليد المجتمع في البيت والشارع والأماكن العامة والخاصة ، حتى ينظر إلى الإسلام وكأنه الآثار القديمة التي يجب إطراحها ، أو يمكن الاستغناء عنها .

٧ - تمكين الأفات العلمية والخلقية من نهش الإسلام ونقد أصوله وفروعه والعبث
 بمقدساته وشعائره ، مع إبراز الأديان والمذاهب الأخرى في إطار من الهيبة والكرامة . .

والواقع أنَّ الاستعمار لم ينقطع له دأب، منذ احتل بلادنا كى يحيل الإسلام ركاماً من الأنقاض، وأهله أوزاعاً من العبيد، وبذلك يخلص منه ومنهم على السواء ولو أنَّ الأمور سارت وفق ما يشتهى لكان الإسلام اليوم أثراً بعد عين.

إنَّ عناية الله أدركتنا قبل أن ينتهى ديننا وننتهى نحن معه.

وقد لحقتنا هذه العناية والمعركة بين المغيرين والمدافعين تنتقل على عجل من دور إلى دور، وتأخذ صوراً شتّى .

ومن الخبر أن نستبين مواقفنا استبانة جيدة.

فإنَّ الأمة الإسلامية المترامية الأطراف إن كانت قد أحرزت مكاسب قليلة هنا وهناك، فالحقيقة المريرة لا تزال قائمة.

وهى أنها ضعيفة الأخذ لنفسها وسط عداة يُضيّقون عليها الخناق وينسجون لها الأكفان .

إنَّ «ريتشارد» و «لويس» وغيرهما من قادة الصليبية القديمة قد عادوا للحياة مرة أخرى يحملون أسماء غير الأسماء .

ولكن أحقادهم واضحة ونيَّاتهم لائحة ، وخططهم لم يُغيِّرها إلا فارق من الزمن فحسب .

ما بُد من أن نراجع أنفسنا وأحوالنا ، وأن نحصى مغارمنا ومغانمنا ، وأن نتفرس فى ملامح خصومنا ونتغلغل فى طواياهم حتى نبنى دفاعنا المستقبل على ركائز قويمة . الأخطاء التى ارتكبها أسلافنا فسقطوا لا يجوز أن نقع فيها .

والحيل التي جرَّبها أعداؤنا فظفروا لا يجوز أن ننخدع بها .

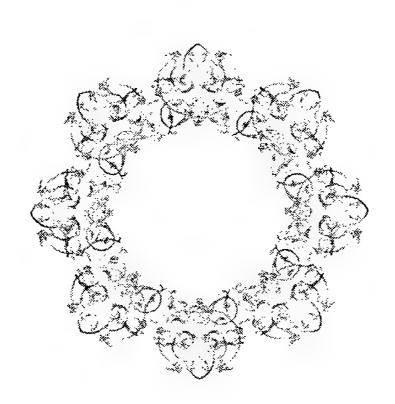
لقد كنا كجسم فارغ رائع ، نشبت فيه حمى مهلكة ، ما يصاب بها أحد وينجو .

إلا أنَّ الداء الذي طوى العماليق نجانا الله منه ، والاستعمار الذي أباد أجناساً أخرى في قارات الدنيا بطل كيده عندنا .

وأفلحت الأمة الإسلامية في استرداد سلامتها منه ، وهي لما تزل من عقابيل العلة تجاهد في طلب العافية التامة .

ونحن لا نريد أن تعروها نكسة ، أو يُؤخِّر شفاءها تهاون .

ولذلك نكتب هذه الكلمات ، استقصاء لأسباب العافية وتتبعاً لأعراض المرض وجراثيمه ومكامنه ومساربه حتى نبرأ إلى الأبد منه .



## برنامج للارتداد

كان بالنا - نحن المسلمين- خالياً حين استقبلنا هذا العصر . وكان تفكيرنا قريباً ، وأخذنا للأمور من أيسر جوانبها .

وصحيح أننا وجدنا الأوربيين جاسوا خلال ديارنا ووضعوا أيديهم على مقاليدها وغصبونا كثيراً من الحُريات والحقوق التي تقررها الفطرة لنا .

بَيْدَ أَنَّ ذلك - كما فهمنا بادئ الرأى - كان غلب القوى على الضعيف .

وللغلب المادى منطق حيوانى يؤذى المشاعر ، ولكن علاجه قصير ، والخلاص منه تقرره جولة أو جولتان .

لم تكن المشاعر التي صرفت الناس في القرون الوسطى تمر بأذهاننا.

أعنى: لم تكن الخصومة بسبب الدين مظنة الجور علينا واحتلال أرضنا.

كذلك كنا نفكر . . حتى صحونا من منامنا ، أو استفقنا من بلاهتنا ، فوجدنا الأوربيين الغزاة يطوون أفئدتهم على جميع المشاعر التي حركت أسلافهم الأقدمين حين حاربونا باسم «الصليب» زهاء قرنين من الزمان .

إنهم هم ، بغضاؤهم للإسلام لم تنقص ، بل ظلت في نماء ، وسخطهم على أهله لا تزيده الليالي إلا ضراماً .

كل ما أفادوه من تقدم علمى فى إبّان غفوتنا الأخيرة ، أنهم غيّروا الوسائل وأضافوا اليها مقداراً أكبر من الختل والخبث ، وطوّروا السلاح ليجعلوه أشد فتكا وأوسع هلكاً . ثم حشدوا كل ما لديهم ليُجهزوا - فى سكون أو ضجيج - على الكتاب والسُنّة ، أى على رسالة محمد على الألد .

ثم ليمزقوا أمته شر ممزق ، فيسلطوا عليها من صنوف البلاء ما يجعلها تتعثر في طلب النجاة دون جدوى .

إنَّ الأمة الإسلامية ظلت دهراً ، وهمى في نظر الغرب لا يُعترف لها بكيان أدبى ولا تتوارث الأجيال غير كراهيتها والسطو عليها .

صحيح أنه قام الآن بناء للأم المتحدة يسوّى في عنوانه بين أهل الأرض.

ولكن هذا العنوان شيء غير ما يُخفي تحته.

إنَّه يعتبر قيام «إسرائيل» على أنقاض العرب حقيقة محتومة ..

ويرى الدفاع عن وجودها قانوناً مُلزماً .

ويرى عودة أهل «فلسطين» إلى بلدهم أمراً ضد النظام العالمي والأمن الدولي!

إنَّ هذا التفكير بقية من ضغائن الغرب على الإسلام وأتباعه ، وهي بقية تنكمش الآن أمام الظروف المحرجة .

وعندما تواتيها الفرصة ، فسوف تمتد لتجتاح أقطار الإسلام كلها .

وهناك الوضع القانونى «لدار الإسلام» كما شرحه الدكتور «محمد حافظ غانم» في كتابه «المجتمعات الدولية الإقليمية» (١) تحت عنوان: «العائلة الدولية كانت تستبعد دار الإسلام من حظيرتها».

قال: «ومنذ نشأة القانون الدولى الحديث كان من المقطوع به اعتبار الإسلام خارج نطاق العلاقات الدولية ، وعدم الاعتراف بتمتع الشعوب الإسلامية بالحقوق التي يقررها هذا القانون (٢).

وعلى هذا الأساس لم يكن الفقهاء الأوروبيون راغبين في اعتبار الدولة العثمانية جزءاً من الجماعة الدولية .

ف «جروسيوس» (٣) أب القانون الدولى قال بوجوب عدم معاملة الشعوب غير المسيحية على قدم المساواة مع الشعوب المسيحية .

ومع أنه يرى القانون الطبيعي يُجيز عقد معاهدات مع أعداء الدين المسيحي إلا أنه نادى بتكتل الأمراء المسيحيين ضد أعداء العقيدة .

و «جنتيس» (٤) هاجم «فرنسوا الأول» ملك فرنسا لعقده معاهدة مع السلطان سليمان العثماني في سنة ١٥٣٥ م .

مع أنَّ هذه المعاهدة أقامت سلاماً بين الدولتين مدة حياة الملكين.

<sup>(</sup>١) المقرر على «معهد الدراسات العربية العالمية بجامعة الدول العربية» .

<sup>(</sup>٢) راجع (Majid Khadury) المقال السابق ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>۳) راجع : De Jure Belliacpacis" Glo Crrotius" سنة ۱۹۲۵ . وراجع أيضا : Aj'historyof the law of Nations - Wallser" سنة ۱۸۹۸ جزء أول ص ۳۰۰ ، وص۳۰۶.

<sup>.</sup> ۳۷۱ - ۳۵۱ المرجع السابق ۱۱۵۸ - Dejure Bell Lib I.C.R. - Gentilis Wallsr اسنة ۱۱۵۸ - المرجع السابق ۲۵۴ - ۳۷۱

وأعفت الرعايا الفرنسيين من دفع الجزية التي كانت مقررة على غير المسلمين إذا ما أقاموا في دار الإسلام ، ومنحتهم امتيازات دينية وقضائية .

وذلك على أساس أنَّ هذه المعاهدة تقيم تعاوناً بين ملك مسيحى ، وبين غير المؤمنين(١).

بل لقد ذهب فقهاء آخرون إلى أنه من الممكن إقامة سلام دائم في أوروبا على أساس تكتيل الدول المسيحية ضد العثمانيين .

فظهرت عدة مشروعات من هذا النوع في خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر كمشروع «ويليام بن» $^{(7)}$  ومشروع «الكاردينال البروني» $^{(7)}$  .

كما أنَّ الدول الأوروبية من ناحيتها لم تكن راغبة في إشراك «الدولة العثمانية» في العائلة الدولية .

فحيثما وضعت أسس القانون الدولي في مؤتمر «وستفاليا» سنة ١٦٤٨ لم تشترك الدولة العثمانية في هذا الشأن .

وفى القرن الثامن عشر تبيَّن للدول الأوروبية ضعف قوة الدولة العثمانية وتنافست فيما بينها على التهام أملاكها .

ولم يكن من مصلحتها أن تمنح هذه الدولة الحقوق للدول في القانون الدولي العام . بل إنَّ الدول الأوروبية في تعاملها مع الشعوب الإسلامية كانت تنظر إليها كجماعات همجية غير جديرة بالتمتع بقواعد قانون الحرب (٤) .

لقد اعتبر الاستيلاء على أراضي المسلمين عملاً فاضلاً يدعو إلى الفخر (٥) .

وبعد انتهاء الحرب النابوليونية فكرت بعض الدول فى دعوة الدولة العثمانية إلى مؤتمر فيينا سنة ١٨١٥ حتى يمكن تخفيف المنافسة بين الدول الأوروبية على اقتسام أملاك هذه الدولة .

<sup>(</sup>A'history Diplomacyinthe futernational devel) - Hill opment of: انظر (۱) انظر Europe نیویورك سنة ۱۹۰۶ ص ۱۹۰۵ .

<sup>(</sup>Essay on the present and the future peace - William Pen) of Europe : انظر (۲) لندن سنة ۱۹۹۳ .

<sup>.</sup> ٣٦٥ المرجع السابق ص ٣٦٥) المرجع السابق ص ٣٦٥ (٤)

<sup>(</sup>٥) انظر مقال: The bombardment of Damascus ) Wright ) المجلة الأمريكية للقانون الدولي سنة ١٩٢٦ ص ٢٢٦ .

ولكن هذا الاتجاه لم يلق قبولاً لدى الجميع ، وبقيت الدولة العثمانية خارج الجماعة الدولية (١) .

ومع أنَّ الدولة العثمانية تبادلت التمثيل الديبلوماسي مع الدول الأوروبية .

ومع أنَّها عقدت معها معاهدات متعددة ، إلا أن فقهاء القانون الدولى ظلوا ينكرون خضوع الدول الإسلامية للقانون الدولى العام .

فقرر «سير وليام سكوت» أنَّ القانون الدولى لا يطبَّق على الشعوب التي توجد خارج أوروبا .

وذكر أنه من الصعب مثلاً مطالبة رعايا مراكش باحترام قواعد القانون الدولى كما تسرى بين الدول الأوروبية (٢).

وقرر «هولاند» أنَّ اختلاف مستوى الحضارة بين الدول الأوروبية وبين الشعوب غير الأوروبية عنى الشعوب غير الأوروبية يمنع المساواة بينها<sup>(٣)</sup> .

ومع ذلك وُجِدَ من الفقهاء من قرر أنه نظراً لأن الدولة العثمانية عقدت المعاهدات وتبادلت التمثيل الديبلوماسي مع الدول الأوروبية ، فإن القواعد العامة للقانون الدولي تطبّق عليها .

ويخلص ما تقدّم أنه حتى النصف الأول من القرن التاسع عشر لم تكن الدولة العثمانية أو أى دولة إسلامية أخرى تتمتع بحقوق القانون الدولى .

وقرر «ويتون» في سنة ١٨٤٥ أنه: «فيما يتعلق بالعلاقات بين الدول المسيحية وبين الدول الإسلامي أو تعدّل الدول الإسلامية كانت المسيحية في بعض الأحوال تقبل القانون الإسلامي أو تعدّل القانون الدولي للمسيحية في علاقاتها مع المسلمين، فكانت مثلاً تقبل فدية للأسرى» (٤).

وفى خلال حرب القوم (سنة ١٨٥٤ – ١٨٥٦) اتضح للدول الأوروبية أنَّ استمرار استبعاد الدولة العثمانية من العائلة الدولية يزيد الصراع فيما بينها على الاستيلاء على أملاك الرجل المريض .

<sup>(</sup>١) عارض القيصر «ألكسندر» في قبول العثمانيين في المؤتمر مقرراً أنهم يكونون في أوروبا شراً ، وأنه يجب إبقاؤهم خارج الجماعة الأوروبية .

<sup>.</sup> ٦٤ – ٦٢ ص ١٩٣٧ سنة ١٩٣٧ (Cases on Intermational Law) H . E . Jeager, I . B . Scott : راجع)

<sup>. (</sup>Wallser) طبعة (Lectures on Internation Law) انظر (Wallser) سنة ١٩٣٣) سنة (٣

<sup>.</sup> کا انظر :History Of The Modern Law Of Nations) Henry Wheaton) سنة ۱۸۶ ص ۵۵۵

ولهذا دُعِيَ السلطان العثماني باتفاق جميع الدول الموقعة على صلح باريس سنة الموقعة على صلح باريس سنة المروبية (١) المتراك في القانون العام وفي الجماعة الأوروبية (١) .

ولقد فسَّر أغلب الفقهاء الأوربيين نص هذه المادة على اعتبار أنه يمنح «تركيا» كل مزايا القانون الدولي (٢) ، ويفيد دخولها في العائلة الدولية ، وبذلك بدأ اشتراكها في وضع قواعد القانون الدولي .

### \* \* \*

## ● الدول العربية لم تشترك في وضع القانون الدولى:

من الجلى أنَّ الدولة العربية لم تساهم في وضع القواعد التقليدية للقانون الدولي العام.

فمن ناحية . . ظلت هذه الدول مستبعدة عن العائلة الدولية فترة طويلة - كما قدمنا- على اعتبار أنها كانت جزءاً من دار الإسلام .

ومن ناحية أخرى . . حينما قُبِلت بعض الدول الإسلامية في العائلة الدولية كانت أغلب الدول العربية غير مستقلة .

إذ أنها كانت تخضع للسيادة العثمانية أو للاستعمار الأوروبي .

وكان من اللازم أن تنتظر أكثر الدول العربية حربين عالميتين حتى تحصل على استقلالها(٣).

وعلى هذا النحو قبلت كل دولة عربية بمجرد تخلصها من الحكم الأجنبى والاعتراف بسيادتها كل قواعد القانون الدولى كشرط لدخولها في العائلة الدولية ، علماً بأنَّ كثيراً من هذه القواعد لا يمكن تبريرها إلا على أساس كونها تلائم مصالح الدول الأوروبية .

فالقانون الدولى التقليدي يعترف بالاستعمار ، ولا يقرحق تقرير المصير .

ويعترف بشرعية المعاهدات التي تُفرض على الشعوب بغير رضاها.

ولا يضمن حقوق الإنسان ، ولا يكفل حماية تملك كل دولة لمواردها الاقتصادية .

ويضع أنظمة تُبيح تسلط الدول الكبرى على أنواع من مياه الدول الداخلية والإقليمية .

<sup>(</sup>١) المادة السابعة من صلح باريس ورد بها دعوة الدولة العثمانية إلى :

To Participate in The public Law and concert of Europe.

<sup>(</sup>٢) كان من اللازم أن تخلص الدولة العثمانية من الامتيازات الأجنبية حتى يمكن القول بتمتعها بكافة مزايا القانون الدولى العام .

<sup>(</sup>٣) انظر فيما يتعلق بتطور الدول العربية نحو الاستقلال: مؤلفنا «مبادئ القانون الدولي العام» سنة ١٩٥٦ ص . ١٧ وما بعدها .

كل هذا يفسِّر عدم رضاء الشعوب العربية - وهي تتفق في هذا مع كافة الشعوب الأسيوية والإفريقية -عن كثير من قواعد القانون الدولي العام<sup>(١)</sup>.

ولا جدال في أنَّ اشتراك الدول العربية في الجتمع الدولي الحديث سوف يتيح لها مناقشة قواعد القانون الدولي ، والاشتراك في تعديلها .

وهذا أمر اتضح بالفعل في خلال اجتماع المؤتمرات الدولية كمؤتمر «سان فرانسسكو» سنة ١٩٤٥ وفي مناقشات وقرارات المنظمات الدولية حيث كانت الدول العربية تحاول على الدوام أن تجعل قواعد القانون الدولي تتمشى مع مصالحها ومصالح الشعوب الأسيوية والإفريقية ، ومبادئ المساواة والعدالة واحترام حقوق الإنسان .

ونحن نعتقد أنه من اللازم أن تبذل الدول العربية قصارى جهدها في هذه المرحلة الانتقالية للقانون الدولى العام لكى تراجع - بصفة عامة - كافة قواعد هذا القانون، ولكى تساهم في تطوير القانون الدولى بشكل يتفق مع احتياجاتها وظروفها ومع الصالح العام للمجتمع الدولى .

ولا ريب في أنَّ قيام الفقهاء العرب بإظهار فقه عربي أصيل في ميدان القانون الدولي سوف يُسهِل هذه المهمة .

ومن الواضح أنَّ الأزمة الطاحنة التي يمر بها القانون الدولي العربي الآن ما هي إلا مظهر من مظاهر تدهور الثقافة الغربية وزوال سيطرتها على العالم (٢).

ونحن نأمل أن تساهم الثقافة الإسلامية والثقافات غير الأوروبية بصفة عامة في وضع نظام جديد لحكم العلاقات الدولية ، لا يستمد مصدره من حضارة قارة بعينها أو جنس بمفرده .

### \* \* \*

أقول: وربما حسب القارئ أنَّ أوروبا تراجعت عن تعصبها وهذَّبت من سلوكها حين رضيت أن تكون الدول العربية والإسلامية معها جنباً إلى جنب، أو أنَّ آلام حربين كبيرتين هي التي أثمرت هذا الاعتدال في السياسة، وأوحت إلى الأخلاف أن يتركوا سياسة الأسلاف.

الواقع ينطق بغير هذا . . إنَّ العرب انضموا إلى الحلفاء في الحرب الأولى فجوزوا على صداقتهم بوعد «بلفور» .

<sup>(</sup>١) انظر في عدم رضاء الشعوب التي استقلت حديثاً عن القواعد: «القانون الدولي العام» المرجع السابق - ص ٥١ .

راجع مقال: . (La Crise et Iestrausformations du droit des gens). مجموعة دروس لاهاى سنة ١٩٥٥ - ٢٠ ، ٢٣ ، ٢٠ - ١٩٥

وانضموا إليهم في الحرب الثانية فجوزوا بتنفيذه ، وخلق «إسرائيل» .

وقيل بعد ما أنشئت : إنها خُلقت لتبقى .

إذن ما سر هذا التحول الظاهرى ؟

والجواب أنَّ حقد «أوروبا» على الإسلام وأتباعه لم ينقص إن لم يكن زاد بقدر ما يلقى الاستعمار في الدنيا من كفاح ومقاومة .

وكل ما حدث أنَّ أوروبا اصطنعت أساليب جديدة لمحو الإسلام من داره ، واستئصاله -كما تزعم- من جذوره .

وهى لم تفتح الجال الدولى أمام العرب وسائر المسلمين إلا بعدما اطمأنت أنَّ هؤلاء وأولئك قد استُدرجوا للانسلاخ عن دينهم والتخلى عن حضارتهم ، والبراءة من ماضيهم .

وأنها قد طبخت الأمور في الداخل والخارج ، وهيأت من وسائل اللَّطف والعنف واللذة والألم ما يجعل المسلمين صائرين - حتماً - إلى ما رسمه الغرب لهم .

والواقع أنَّ النظرة السطحية كانت توحى بأنَّ الإسلام قد أدبرت دولته وسقطت رايته ، وأنَّ التعلق به - خصوصاً في أوساط السادة والقادة - أمسى شيئاً غير مستساغ .

وما زلت أذكر أنَّ «مصر» لما سارعت إلى الاعتراف بأندونيسيا عقب تحررها من الاحتلال الهولندى قالت إحدى الصحف الغربية: إنَّ ذلك لوحدة الدين .

فانبرى رجال خارجيتنا يردون - بحماس وغضب- قائلين: إنَّ عامل الدين لم يخطر لهم ببال في هذا الاعتراف .

ياللسفالة!! وماذا يُنكر علينا إذا تمسكنا بهذا الدين؟ واهتممنا أشد الاهتمام بأحوال إخواننا فيه ؟

لكنه الاستعمار الثقافي - بعد الاستعمار العسكري - فعل فعله في نفوس الكثيرين وجعل أوروبا تحسب أنها قد بذرت في دار الإسلام فتناً لا تنتهي إلا بانتهاء هذا الإسلام المضطهد .

بَيْدَ أَنِّ الذخائر الروحية في أمتنا لا تنفد .

وها هي ذي تقوم من سقطتها ، وتقاوم خصومها ، وتتشبث بالحياة العزيزة وتتهيأ لأداء رسالتها الكبري مرة أخرى .

# معنىانتشارالإسلام

الاسلام شهادة بأنَّ الله حق ، وشهود لآثار ألوهيته في صحائف الكون ، وصوغ للحياة النفسية والاجتماعية وفوق ما أوحى الله لرسله .

وإعداد أجيال البشر الحاضرة والمستقبلة للسير على هذا الصراط، ما نبض في أبدانهم عِرق، وخالج أفئدتهم شعور . .

والإسلام من قبل ذلك علاقة عامة بين الكائنات كلها وبين بارئها الأكبر جَلَّ جلاله . . فالعالم أجمع - من عرشه إلى فرشه- فقير أبداً إلى ربه ، قائم به ، خاضع له ، عان لأمره .

وتلك حقيقة علمية لا يمارى فيها إلا أحمق.

ومن ثم فإن التمرد على الله شذوذ مستغرب وإلازورار عن دينه خطأ مبين .

﴿ أَفَعَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْعُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (١) .

إنَّ الإسلام لله هو الصلة الطبيعية الفذَّة بين المخلوق والخالق.

وإذا كان البَشر في هذا العصر يتواضعون على حقائق هندسية وكيماوية وفلكية مقرَّرة ففي صدر هذه الحقائق يجب أنَّ يعرف أن الله واحد ، وأنَّ السيرة التي يرتضيها من عباده دلالة على انقيادهم له ، وتحقيقاً لما يحبه لهم من خير .

هي سيرة محمد بن عبد الله عليه .

فهو الإنسان الكامل الذي التقت في شخصه المثل الرفيعة للإنسانية كلها.

إنَّ الشهادة بأنَّ الله واحد بيان لحق الخالق على المخلوق.

والشهادة بأنَّ محمداً رسوله بيان للطريق التي يسير فيها المخلوق كي يرضى الخالق . وهاتان الشهادتان هما الدعامة الأولى للإسلام .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٨٣ .

وقد فهم المسلمون من نصوص دينهم ، أنَّ صاحب الرسالة الخاتمة جاء متمماً لما مهد إخوانه الأنبياء السابقون .

وأنَّ هؤلاء الأنبياء كانوا دعاة للإسلام بمعناه الشامل العميق.

وأنَّ مر الزمان وتفريط الأتباع طمسا معالم الرسالات السابقة وأتاحا للغو والابتداع والتحريف أن تعدو على طبيعة الدين ووجهته .

فلم يكن بُدُّ من رسالة عامة ثابتة تُعيد الحق إلى نصابه ، وترد الكلم إلى مواضعه ، وتجلو كل ما غشى وجه الفطرة من خرافة وهوى ، وتضمن ألا يتكرر في المستقبل ما حدث في الماضى من زيغ وشرود .

فكان هذا القرآن الذي غلب الزمن ، وبقى محفوظاً من كل ريبة .

## \* \* \*

وانطلق صحابة محمد على وأتباعه في أقطار الأرض يحملون البلاغ السماوي الأخير .

انطلق الصُوَّام القُوام الخاشعون الخبتون إلى كل فج عميق يعرضون الإسلام على الناس. باللغة العالمية التي يفهمها أهل الأرض كلهم جميعاً، لغة الخلق الزكى والسلوك العالى.

نعم إنَّ السَلف الذي حمل الإسلام ، وعبر به الأبعاد الشاسعة ، أرى الناس من نفسه نماذج رائقة فدخل الناس في دين الله عن إعجاب ورغبة .

وما كادوا يتعمقون هذا الدين ويتعرفون دخائله حتى صاروا حراصا على دعوته العامة مثل العرب الذين جاءوا به ، أو أشد . . .

وقد وقع قتال في أثناء سعى العرب لتحرير الشعوب السجينة ، وفك الأغلال عنها .

<sup>(</sup>١) النحل : ٦٢ - ٦٤ .

وهل كان يمكن قمع الاستعمار القديم أو الحديث إلا بالسلاح ؟

إنَّ أنبل قتال وقع على ظهر الأرض هو ما خاضه أتباع محمد عَلَيْ لرد «الرومان» إلى أوروبا من حيث جاءوا لكسر شوكة المجوسية في فارس .

ولكن كيف يتصور امرؤ راشد أنَّ أربعة آلاف عربى مثلاً يصلحون قوة عادية لفتح مصر، وتوطين الإسلام فيها جيلاً بعد جيل ؟؟

إنه لولا انبهار الأم بالدين الجديد، وتجاوبها معه، وإحساسها بأنه هدية الأقدار اليها، ما دانت لأهله، ولا دخلت فيه . .

ماذا عسى يصنع أربعة آلاف رجل في قُطر كمصر ، أمام عشرات الألوف من جند الرومان ، ومشايعيهم ؟

وهب أنهم جِنٌ في الوغى ، وأنَّ خصومهم هباء ، ما الذي جعل جماهير الشعب تسالم الوافدين ، ثم تشرح صدراً بعقائدهم ، ثم تهب هي لنصرتها بعد ما اعتنقتها ؟ إنها طبيعة الحق عندما يُحسن عرضه ، وتنزاح العواقب أمام الرغبة فيه .

وما مصر إلا مثلاً لشقيقاتها التي كانت عانية في أسر الرومان ، ثم شامت أنوار الصدق في هذا الدين فهوت إليه قلوبها ، ثم حملت لواءه إلى يوم الناس هذا عن اعتزاز وحب .

### \* \* \*

وعمر الباطل يطول بين الناس بمقدار ما تطول غيبة الحق عنهم ، ولعل لهم عذراً في البقاء عليه ما داموا لا يعرفون غيره .

وقد كان الناس على نحلهم الأولى قبل الإسلام بين راض بها عن قصور ، أو راض بها عن اقتناع .

فلما ظهر الدين الجديد، وتيسرت المقارنة، والمقابلة، بدأ التحول العظيم يشمل سواد الشعوب هنا وهناك، فما مضى قرن على البعثة حتى كان الإسلام ملء السمع والبصر، وكانت أجهزة الدولة الإسلامية ترقب هذا التحول من بعيد وهى دهشة، بل إنَّ بعض الولاة استبقى ضريبة الجزية على مَن يدخل في الإسلام! كأن وظيفة الحاكم تعويق الناس عن الإيمان لا إغراؤهم باعتناقه.

وما نذكر هذه القصة إلا لنشير إلى كذب من يزعمون أنَّ شائبة إكراه وقعت في انتشار الإسلام .

إنَّ الدولة لم تستخدم في الإسلام قَطْ أداة قسر على ترك دين واعتناق آخر ، كما وقع ويقع في أقطار أخرى ، لخدمة أديان أخرى .

وما حاجة الإسلام إلى الإكراه ومبادئه تنساب إلى القلوب من تلقاء نفسها لأنها الفطرة ، وتعاليمه تنساق إلى العقول كما تنساق البديهات التى يلقاها الفكر بالتسليم ولا يستطيع أمامها مراء .

إنَّ البيئة الحرة أخصب مكان لازدهار الإسلام، ولولا شقوة الناس ما نصبوا العوائق أمام رسالته، ولتركوها تبين عن طبيعتها في هدوء . .

ومنذ أيام وقع في يدى كتاب من هذه الكتب التي يؤلفها المبشرون والمستشرقون، ويملؤنها بالطعون في الإسلام والضغن على نبيه.

ولما كنت قد ألفت تهجم القوم فإنني لم أفزع لما ورد في الكتاب من تهم ، أعرف ويعرف غيري قيمتها .

لكن الكتاب الذي قرأته تضمن عبارات في التعليق على انتشار الإسلام أرى من المصلحة إثباتها لأنها ترد نجاح الإسلام وارتفاع شأنه إلى خلل طارئ على القوى التي واجهها ، لا إلى صلاحيته الذاتية ، وأصوله النفسية والفكرية .

قال المؤلف المذكور: إذا أمعنا النظر فيما كتبه مؤرخو الكنيسة منذ القرن الثالث للميلاد ألفينا حال الأمة النصرانية لذلك العهد بعيدة جداً عما وصفها به بعض المصنفين من تقوى وصلاح .

وذلك أنها فضلاً عن كونها لم تكن مؤيّدة بالنعمة الفعّالة والغيرة والتقوى ، ولم تكن راسخة على أساس التعليم الصحيح وعلى الاتحاد وثبات الإيمان كما زعموا .

كان رعاتها مشتغلين بالمطامع الشخصية يتخذون العويص من مسائل الدين ذريعة للمشاجرات والمماحكات .

وقد انقسموا فيها إلى فرق وبدع لا تُعَد. ونفوا من صدورهم ما ندب إليه الإنجيل من الموادعة والمحبة والمؤاساة ، وعدلوا إلى المناوآت والضغائن وسائر المفاسد حتى إنهم بينما كانوا يتماحكون في أوهامهم في الدين أضاعوا جوهر الدين نفسه وكادت مشاجراتهم فيه تستأصله بتة .

ومعظم ما ننكره الآن على بعض فرق النصرانية من باطل العقائد إنما نشأ وتأصل في تلك الأعصر المظلمة فعاد بالنفع على الإسلام وأعان على انتشاره .

ونخص من تلك العقائد بالذكر عبادة القدّيسين والصور فإنها كانت قد بلغت وقتئذ مبلغاً يفوق كل ما نراه اليوم عند بعض فرق النصاري(١).

أما الكنيسة الشرقية فإنها أصبحت بعد انفضاض الجمع النيقاوى مرتبكة بمناقشات لا تكاد تنفض ، وانتفض حبلها بمحاكمات الأريوسيين والنساطرة واليعقوبية وغيرهم من أهل البدع .

على أنَّ الذى ثبت بعد البحث أنَّ كُلاً من بدعتى النساطرة واليعاقبة كان بأن تدعى اختلافاً في لفظ التعبير عن المعتقد أولى من أن تدَّعى اختلافاً في المعتقد نفسه ، وبأن تدَّعى حجة يعنت بها كلا المتناظرين على الآخر أولى من أن تدَّعى سبباً موجباً لالتئام مجامع عديدة يتردد إليها جماعة القسس والأساقفة ويتماحكون ليعلى كل واحد منهم كلمته ويحيل القضايا إلى هواه (٢) .

ثم إنَّ نافذي الكلمة وأصحاب المكانة في قصر الملك كان واحد منهم يختص نفراً من قواد الجيش أو أصحاب الخطط يكون له عليهم الولاء ويتقوى بهم ، وبذلك صارت المناصب تُنال بالرشي ، وصارت النُصفة تُباع وتُشتَرى جهاراً .

أما الكنيسة الغربية فقد كان فيها من تهالك «داماسوس» ، و «أورسكينوس» في المشاحنة على منصب الأسقفية –أى أسقفية روما – ما أفضى إلى احتدام نار الفتنة وسفك الدماء بين حزبيه ما حتى إنَّ الوالى لما رأى أنه لا قبَلَ له بقمع هذا الشر انصرف عن المدينة وترك المتنازعين وشأنهما . وكان الفوز بعد ذلك لـ «داماسوس» .

قيل إن القتل استحر في الناس في هذه النازلة حتى بلغ عدد القتلى في كنيسة «سيكينيوس» مائة وسبعة وثلاثين في يوم واحد.

ولم يكن من العجيب أن يشتد حرصهما على تبوء ذلك المنصب المهم لأنه كان مَن يتبوأه يصبح ذا دنيا عريضة وينال من صلات السيدات الرومانيات ثروة وافرة فيخرج في الموكب والأبهة بالمركبات والمحفات مسرفاً في ترف العيش أكثر من إسراف الملوك لما كان عليه أساقفة المدن الصغيرة من الاقتصاد والزهد ، ولو بعض الشيء (٣).

<sup>(</sup>٣) تدبر قول الله تعالى في استنكار مسالك هذا النفر من رجال الدين : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَا كُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّه . ﴾ (التوبة : ٣٤) ، وقد رفض الإسلام أن يكون هناك رجال دين يشتغلون وسَطاء بين الله وخلقه ، وبذلك حسم الداء من أساسه فما بقى رجال الكهنوت بسلطاتهم الروحية والرسمية ، فأمر الأمم إلى بوار .



<sup>(</sup>١) لا تزال التماثيل تملأ الكنائس في الشرق والغرب إلى يومنا هذا ، وهي تماثيل تُرمق برهبة وحبِ وتُقبَّلِ أقدامها التماساً للبركة .

<sup>(</sup>٢) حاول الإمبراطور «هرقل» الدخول في النزاع بين المذهبين المتنافرين ، واقترح حلاً ثالثاً وسطا لجمع الكلمة ، ولكن الأمور زادت تعقيداً ورفض المصريون وغيرهم الانقياد له ، فحكم السيف لفض النزاع ، وظهر الإسلام والأمور بهذه المثابة ، فكيف يقال: إن الخلاف لفظى؟ إنه حقيقى نابع من طبيعة العقيدة .

وكان أكثر ما تنشأ هذه المناقشات عن القياصرة أنفسهم ولا سيما القيصر «قسطنطيوس» فإنه إذا لم يقدر أن يميِّز بين صحيح الدين المسيحي وخرافات العجائز ربك الدين بكثير من المسائل الخلافية بدلاً من أن يلم شعث أهل الخلاف فيه فأسعر بذلك نار مشاحنات عديدة كلما خمدت أضرمها بغيرها مما لا نهاية له .

ثم ازدادت هذه الحال سوءاً على عهد «يوستنيانيوس» فإنه لم يؤثر أن يقصر في الغيرة على الدين عن أساقفة القرن الخامس والسادس حتى كان إذا قضى بقتل مَن يخالفه في المذهب لا يرى أنه جاء شيئاً فرياً.

فلما فشا في أولياء الأمور وأرباب الدين هذا الفساد في العقائد والأخلاق والسيرة ، نشأ عنه بالطبع فساد سيرة العامة من الناس فأصبحوا على اختلاف طبقاتهم ، وليس لأحدهم هَمٌ سوى جمع الأموال من الوجوه المحلَّلة أو المحرَّمة ، ثم إتلافها في سرف العيش وانتهاك حرمات الله (١) .

هذا ما كان عليه حال النصرانية في غير بلاد العرب.

أما حالها فى بلاد هذه الأمة التى هى موضوع بحثنا - يقصد بلاد العرب- فلم يكن خيراً من ذلك . فقد اشتهرت هذه البلاد منذ القديم بكثرة البدع ، ولعل ذلك ناشئاً عن حرية القبائل واستقلالها .

فكان في نصارى العرب قوم يعتقدون أنَّ النفس تموت مع الجسد ثم تُنشر معه في اليوم الأخر. وقيل إن «أريجانوس» هو الذي دَسَّ فيهم هذا المذهب.

وكم وكم من بدعة انتشرت في جزيرة العرب لا نقول نشأت فيها .

فمن ذلك بدعة كان أصحابها يقولون: بألوهية العذراء مريم ويعبدونها كأنما هي الله، ويقرِّبون لها أقراصاً مضفورة من الرقاق يقال لها «كليرس»، وبها سمى أصحاب هذه البدعة «كليريين». وهذه المقالة بألوهية مريم كان بعض أساقفة المجمع النيقاوي يقولون بها أيضاً. فإنهم كانوا يزعمون أنَّ مع الله الأب إلهين هما عيسى ومريم. ومن هذا كانوا يُدعون بـ «المريمين».

وكان بعضهم يذهب إلى أنها تجردت عن الطبيعة البَشرية وتألهت. وليس هذا ببعيد عن مذهب قوم من نصارى عصرنا قد فسدت عقيدتهم حتى صاروا يدَّعونها تكملة الثالوث. كأنما الثالوث ناقص لولاها. وقد أنكر القرآن هذا الشطط لما فيه من

<sup>(</sup>۱) هذه حال جماهير الناس في أوروبا اليوم . إنَّ المذاهب المادية تسيطر على أخلاقهم وأحوالهم ، وفنون الإباحة تجعلهم عبيد شهوات ، والسر عدم وجود «الإيمان الصحيح» الذي يملاً فراغهم النفسي والفكري ، وهذا المؤلف وأمثاله يطعنون في الإسلام بدل أن يخلوا له الطريق ليحل المشكلة .

يا بساري القوس برياً يُحسِّنُه لا تظلم القوس أعط القوس باريها

الشرك ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍ ﴾ (سورة المائدة : ١١٦) ولا جَرَم . ثم اتخذه محمد ذريعة للطعن في عقيدة التثليث (١) .

وفضلاً عن ذلك ، فقد اجتمع أيضاً في جزيرة العرب عدد وافر من الفرق المختلفة لجأوا اليها هرباً من اضطهاد القياصرة . فأدخل محمد كثيراً من عقائدهم في دينه كما سترى (٢) .

أما اليهود الذين كانوا في سائر البلاد أذلاء لا يُعتد بهم فقد قويت شوكهم في بلاد العرب حيث لجأ كثير منهم على إثر خراب بيت المقدس وهوَّدوا كثيراً من ملوك العرب وقبائلهم .

ولذا كان محمد في بادئ أمره يداريهم حتى إنه أخذ عنهم كثيراً من مقالاتهم ورسومهم وعاداتهم تألفاً لهم لعلهم يشايعونه ، لكنهم جرياً على سننهم المألوفة في العناد لم ينقادوا له . بل ناصبوه العداوة ، وكانوا من أشد خصمائه يحاربونه ويكايدونه دائماً ، ولم يتأت له قهرهم إلا بعد المشقة والعناء وتعريض نفسه لمهالك أودت بهم آخر الأمر (٣) .

وما ذكرناه من شدة بغضهم له وَلدَ في قلبهم آخر الأمر بغضة لهم تضاهيها ، فصار يعاملهم في باقي عمره بأقبح مما كان يعامل به النصاري ويُكثر الطعن فيهم في قرآنه .

وقد تابعه المسلمون على ذلك إلى يومنا هذا ، فهم يفرِّقون بين اليهود والنصارى ويعدُّون اليهود أحقر أمة على وجه الأرض وأذلها .

وقد قال بعض من اشتهر بسداد الرأى فى السياسة: إنه لا يتسنى لأحد أن يسود قوماً وينشئ دولة ما لم تساعده الفرص. فإذا علمت هذا جزمت بأنَّ اختلال أحوال النصرانية كان من الفرص التى أعانت محمداً من الجهة الواحدة على نيل مأربه ، كما أنَّ وهن قوى الروم والفُرس أطمعه من الجهة الأخرى فى الظفر بمراده فيما يقدم عليه من هاتين الملكتين اللتين كانتا قبل ذلك من القوة على ما هو معلوم ، ولو كانتا باقيتين على بأسهما لكانتا ولا شك حطمتا الإسلام وهو فى مهده . لا جَرَم أنه لم

<sup>(</sup>١) هذه البدعة التي يرى المؤلف أنها انتشرت بين العرب قديماً ، ليست -في الحق- من مخترعات القدماء وحدهم بل إنّ العصر الحاضر شهد مجمعاً مسكونياً في روما جعل مريم فوق البَشر!!

<sup>(</sup>٢) هذا هراء يشيع بين جمهرة المبشرين والمستشرقين ، والبراهين متكاثرة متضافرة على تفاهته .

<sup>(</sup>٣) الإسلام يحسن إلى أهل الكتاب جميعاً ما دامت مسالكهم معتدلة ، فإذا أبوا إلا إهانته وإساءته فما بد من أن يدفع عن نفسه ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَا بِالَّذِي أُنزِلَ يدفع عن نفسه ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ اللّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَا بِاللّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (العنكبوت : ٤٦) .

يكن له أعوان على النشوء من النجاح الذي فازت به العرب حينما تصدوا لفتحهما وهم ينسبون فوزهم ذلك إلى دينهم الجديد والعون الإلهى الذي وصل إليهم بسببه (١).

أما مملكة الروم فكانت قد أخذت في الوهن والانحطاط من بعد «قسطنطين» حتى كان أكثر خلفائه لا يُعرفون إلا بذميم الخلال ولا سيما الجُبن والفظاظة .

ولما ابتدأ أمر الإسلام كان برابرة القوط قد أغاروا على القسم الغربي من الملكة الهنكارية وتغلّبوا عليه .

وأما القسم الشرقى فكان برابرة التُرك يغزونه من الجهة الواحدة والفُرس من الأخرى ، حتى أصبح وليس للروم فيه طاقة على دفع عدو قوى يهاجمهم . فلذا اضطر القيصر «موريقس» أن يؤدى الجزية إلى خاقان التُرك .

ولما خرج الدمستق «فقاس» على هذا القيصر وقتله . أثار بعض الجند على بعض فتفانوا عن بكرة أبيهم .

حتى إن «هرقل» لما تبوأ منصب العاهلية بعد ذلك بسبع سنين لا غير ، ورام أن يجمع قلبهم لم يجد حياً سوى اثنين فقط من كل الجنود الذين كانوا تحت السلاح حينما اغتصب «فقاس» السلطان .

ومع أنَّ «هرقل» هذا كان ولا شك رجلاً هُماماً ذا رأى وتدبير، وقد أفرغ جهده في لَم شعث الجيش ورده إلى الطاعة، وظهر على الفُرس حتى أخرجهم عما كانوا قد استولوا عليه من بلاد الروم وتغلَّب أيضاً على قسم من بلادهم، إلا أن مقاتل المملكة قد أصيبت (٢).

حتى لم يكن قط وقت أشأم عليها من هذا ولا أيمن منه لِمَا كانت العرب تنويه بها .

فكأن الله جَلَّت حكمته رام أن ينتقم من نصارى المشرق لتنكبهم على نهج الدين الأقدس الذي وضعه لهم فأرسل عليهم هؤلاء العرب يضربهم بهم .

لنفرض أنَّ بين الروس والأمريكان نزاعاً دامياً ، فهل معنى ذلك أن تستطيع تركيا أو ليبيا الاستيلاء على الدولتين الكبيرتين؟ إن الإسلام خلق العرب خلقاً جديداً ، وبه - وحده- وقعت معجزة الفتح .

ولكن الله أراد الخير للإنسانية ، فانكسرت صفوف الاستبداد الأعمى وانفتح المستقبل للدين القيم ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدَ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُتُ في الأَرْضِ ﴾ (الرعد: ١٧) .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) مسكين هذا المؤلف!! إنه يحاول حجب الشمس بكفه ، كيف يتصور عاقل أن العرب من غير الإسلام كانوا يستطيعون هزم الروم والفُرس مهما ضربت الحرب بينهما واشتد الخلاف . ان في من المرب اللهمة المرب الم

<sup>(</sup>٢) إن معارك الفتح كما يحكي جمهور المؤرخين لم تكن نزهة للعرب كما يقع في وهم من يقرأ هذا الكلام ، لقد خاض المسلمون قتالاً مريراً ، وقدّموا لله ألوف الشهداء وسفكوا في سبيل كسر الروم والفرس دماء غزيرة ، وما تركت كلتا الدولتين قوة تستطيع بها استبقاء سلطانهما إلا حشدتها .

ونحن نُثبت هذه العبارات على طولها ، لأنها تتضمن دفاعاً حاراً ضد الإسلام ، دفاعاً لا ينقصه الذكاء ولا الجهد .

إنَّ الرجل ينسب انتشار الإسلام على حساب الرومان - خاصة - إلى ما ساد بينهم من اختلاف مذهبي ، وشهوات بدنية ونفسية .

ويرى أنَّ هذا الاختلاف لفظى لا حقيقى ، وأنَّ تلك الشهوات موقوتة لا دائمة .

ونحن نُصدِّقه في نصف ما قال ونخالفه في النصف الآخر . أو نُصدِّقه فيما قاله ، ونخالفه في العلل التي ذكرها .

إنَّ التثليث مولد ذاتي للخلاف والغموض على تراخى العصور.

ومشكلاته حقيقية لا شكلية . . وذلك بخلاف التوحيد المطلق الذي قرره الإسلام .

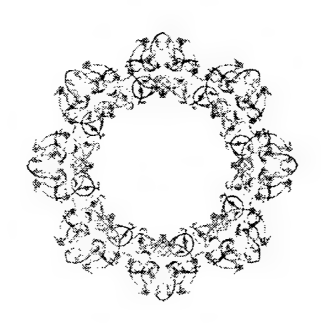
ثم إن الإنسانية بعد نموها الفكرى الظاهر ، الذى لم يُعهد مثله في تاريخها الأول تحتاج في إقناعها العقلى ، وتربيتها النفسية ، وتنظيمها الاجتماعي والسياسي ، إلى دين يكافئ هذا الامتداد في مواهبها وخصائصها .

دين يُشبع جوعها الروحى ، وتألقها الذهنى .

إنها بحاجة إلى الدين الذي تعاون النبيون جميعاً على إبلاغ أصوله وتوطيد أركانه، ثم جاء صاحب الرسالة الخاتمة فأعطاه صورته النهائية المقنعة المشبعة.

وإذا لم تعترف أوروبا بهذا الدين ، فستبقى آخر الدهر فريسة المذاهب المادية شرقية كانت أو غربية .

وستبقى صريعة الشهوات التى تغتال الطهر في الأنفس والعدل بين الأم ، ولله الأمر من قبل ومن بعد .



# حولاالخلافةالغاربة

كنتُ طفلاً في السابعة من عمرى عندما طرد «السلطان عبدالجيد» آخر الرجال الذين حملوا لقب خليفة في الآستانة.

وسقوط الخلافة الإسلامية (الإسمية) في العصر الحديث يشبه سقوط «روما» قديماً في البرابرة.

كان له دوى بعيد المدى وإن لم نحس نحن به في طفولتنا ، ولا شعرنا \_ بعد \_ بالام ذلك الحدث الخطير .

فقد تعلَّمنا في ظل الاحتلال أنه ليس من الضروري أن تكون للأمة الإسلامية جامعة عامة ولا خلافة قائمة . . .!!!

ثم إن الماسى التى اقترفها الأتراك، والمهازل التى صنعها السلاطين المدعون للخلافة أعانت على تقبل الأمة لما وقع، وتخاذل الجهود لمداواة آثاره السيئة..

وأرى لزاماً على الكاتب المسلم أن يشرح لأمته ملابسات ذلك السقوط الشنيع والنتائج التي تمخض عنها .

(أ) إن منصب الخلافة \_ على جلالته \_ استمكن منه \_ في عصور طويلة \_ أناس لا ترشحهم خلالهم أبداً له .

والوظيفة تُظلم إذا وليها مَن يعجز عن أمانتها ، ومن ينزل بخلائقه عن مكانتها .

وعلاج هذا الاضطراب لا يكون بإلغاء المنصب ، وإنما بمضاعفة الضوابط التي تحول دون وصول المغموصين إليه .

وتاريخ العالم السياسي حافل بسير الملوك والوزراء الذين نالوا مناصبهم الكبيرة بطرق صغيرة .

وعندما تيقظت الشعوب لمنع هذا الخلل شرعت الدساتير التي تكفل اختيار رؤساء صالحين ، ولم تصدر أحكاماً قاضية بإلغاء الرياسات كلها . .

وقد كان سلاطين «آل عثمان» ملوكاً على حظ كبير من الغشم.

ولا يصلحون \_ بداهة \_ للنيابة عن رسول الله ﷺ في إقامة شئون الدين والدنيا .



إلا أنَّ ادعاءهم للخلافة فيه اعتراف بأن المنصب المرموق باق يحمل المعانى المنوطة به . وعلى الذين يبتغون الإصلاح أن يزيلوهم عنه ليجيئوا بأفضل منهم .

أما الحكم عليه وعليهم بالإعدام فذلك مالامساغ له . .

لكن القائد التركى «مصطفى كمال» قرر طرد الخليفة «السلطان عبدالجيد» لا لأنه حَط من قدرٌ منصبه ، بل لأن السيد «مصطفى» كان متفقاً مع دول أوروبا على إزالة الخلافة نفسها من تركيا .

والقائد التركى عندما ألغى الخلافة لم يقصد فقط إلى فصم الروابط التى تصل تركيا بالعالم الإسلامي، بل كان - إلى جانب ذلك- يريد فصل الإسلام نفسه عن جهاز الدولة كلها، وإقامة حكومة لادين لها.

أى أنه \_ بضربة واحدة \_ حقق أمانى «أوروبا» التى تسعى لها من بضعة قرون . لقد قال لإنجلترا وفرنسا وسائر الحلفاء: دعونى أصنع بيدى ماتصبو إليه أنفسكم . . فتركوه . . وانطلقت الدعايات بعد ذلك تردد أن تركيا انتصرت ، وأن الحلفاء الصليبيين انهزموا . . !!! (ب) وإزالة الخلافة وإقصاء الإسلام عن الدولة لم يتما بجرة قلم .

فإن جمهور الأتراك يحترم دينه ويخضع لسلطته عن طواعية .

وقد ضحى هذا الشعب المؤمن كثيراً طوال خمسة قرون فى سبيل العقيدة التى ارتضاها . غير أن تضحياته الجمة ضيعها فساد الحُكَّام وسفه «آل عثمان» وعوج السياسة التى رسموها لأنفسهم وللأُمة الإسلامية معهم . .

وقد ركب «مصطفى كمال» الصعب والذلول لتنفيذ مأربه ، واقترف صنوفا من الغش والاحتيال والظلم والقتل لحمل الأمة على قبول فكرته ، وسخّر جهازاً من الأجراء والمنتفعين لتلويث سمعة خصومه وتلفيق التهم ضدهم .

ولن يُعرف مقدار ماصنع «الكماليون» لتثبيت نظامهم الجديد إلا إذا انقضى هذا الحكم، وانكشفت الصحائف التي يطويها الآن عامداً.

وحسبنا أن نُلقى نظرة عجلى على الطريقة التى وُلِدَت فيها جرثومة هذا النظام الخبيث لنتبين أسلوبه في السير والإقناع .

### \*\*\*

عندما اقترح «مصطفى كمال» فصل الدين عن الدولة ، وتقدم بمقترحه هذا إلى مجلس النواب رأى أغلب الأعضاء أن يناقشوا الفكرة ، وأن يتعرفوا حقيقتها ، وأن يزنوا نتائجها بضمائرهم وأفكارهم . . . .

خاف صاحب الاقتراح عقبى البحث والدرس! وطلب أخذ الرأى دون نقاش ووافقه على ذلك أصدقاؤه من النواب .

إلا أن المجلس قرر إحالة الاقتراح على لجنة الشئون القانونية لتبدى أولاً وجهة نظرها فيه ، ثم تعرضه بعد ذلك على المجلس ، وهذا إجراء دستورى سليم .

وذهب الاقتراح إلى اللجنة التي عكفت على دراسته.

ولم تلبث طويلاً حتى رأت مخالفته الجلية لأصول الإسلام فرفضته .

قال الشيخ «تقى الدين النبهاني»: لكن «مصطفى كمال» يريد فصل الدين عن الدولة السلامية .

لهذا فإنه \_ ماإن رأى اتجاه اللجنة إلى الرفض حتى فقد سيطرته على أعصابه وقفز فجأة ثم اعتلى مقعداً وهو يتميز من الغيظ وصاح:

«أيها السادة . . لقد اغتصب السلطان العثماني السيادة من الشعب بالقوة ، وبالقوة اعتزم الشعب أن يستردها منه .

إن السلطنة يجب أن تُفصل عن الخلافة وتلغى ، وسواء وافقتم أم لم توافقوا فسوف يحدث هذا .!

كل ماهنالك أن بعض رءوسكم سوف يسقط في غضون ذلك . .»!!

وكان يتكلم بلهجة الديكتاتور فانفض اجتماع اللجنة.

ثم دُعيت الجمعية الوطنية من فورها لتناقش الاقتراح وتبدى رأيها فيه . .

وأحس «مصطفى كمال» أن الاتجاه السائد يميل إلى رفض هذا الاقتراح فجمع أنصاره من حوله وطلب أخذ الرأى عليه برفع الأيدى مرة واحدة!!

فاعترض النواب على هذه الخطة وقالوا: إن كان لابد من أخذ الرأى فليكن مناداة بالاسم . . فرفض «مصطفى كمال» وصاح \_ وفى صوته رنة التهديد \_ قائلاً: «أنا واثق من أنَّ المجلس سيقبل الاقتراح بإجماع الأراء ، ويكفى أخذ الأصوات برفع الأيدى» .

ثم طرح الاقتراح على الأعضاء فلم ترتفع غير أيدى قليلة لتأكيده.

لكن النتيجة أعلنت أن المجلس أقر الاقتراح بالإجماع!!

فدهش النواب لذلك وقفز بعضهم فوق مقاعدهم محتجين صارخين : هذا غير صحيح ، ونحن لم نوافق . . فصاح بهم أنصار الغازي يسكتونهم ويتبادلون معهم الشتائم . . .!!

ونحن لاينقضى لنا عجب من شيء واحد ، جُرأة هؤلاء المستبدين على الكلام باسم الشعب .

وهم يعرفون معرفة اليقين أنَّ الشعب ينبض بكرههم ويمسى ويصبح في لعنهم .

إِنَّ هذا «المصطفى كمال» يزعم أنَّ الخليفة اغتصب وجوده الأدبى من الشعب التركى . . وأنَّ هذا الشعب وكَّل إليه استرداد حقه المغتصب .

مع أنَّ الشعب \_ ممثلا في نوابه \_ أعلن كراهيته واشمئزازه من سياسة «مصطفى كمال» وأفكاره وأساليبه .

فباسم أى شعب يتكلم هذا الرجل؟

إنه يدرى أن الأتراك يمقتون شخصه وحكمه ويودون الخلاص منه في لمح البصر .

ومع ذلك يقف هذا القائد الفاجر ليقول: باسم الشعب التركي آمر بكذا، وأنهى عن كذا.

قال الشيخ تقى الدين: تيقن الناس أن حكام أنقرة الجدد كفرة ملعونون، صاروا يلتفون حول الخليفة «عبدالجيد» يحاولون رجع السلطة إليه ليكون الحاكم الحقيقى فى البلاد فيقضى على هؤلاء المرتدين.

وأدرك «مصطفى كمال» الخطر مجسماً ، وعرف أن كثرة الشعب تكرهه ، وتصمه بالزندقة والإلحاد ، فنشط فى الدعاية ضد الخليفة والخلافة ، وأثار حماسة الجمعية الوطنية حتى سنّت قانوناً يقضى باعتبار كل معارض للجمهورية وكل ميل إلى السلطان خيانة عقابها الموت .

وشرع «الغازى» يهيئ الأجواء لإلغاء الخلافة.

فقام بعض النواب يتحدثون عن فائدة الخلافة لتركيا من الوجهة السياسية العامة .

فقاومهم «مصطفى كمال» وقال: «أليس من أجل الخلافة والإسلام ورجال الدين قاتل القرويون الأتراك وماتوا طيلة خمسة قرون؟

لقد أن أن تنظر تركيا إلى مصالحها وحدها ، وتتجاهل الهنود والعرب ، وتنقذ نفسها من زعامة المسلمين» .

كذلك سار «مصطفى كمال» في دعايته ضد الخلافة.

ثم تابع حملاته على الخليفة فأبرزه هو وأنصاره في صورة الخونة الذين يشتغلون لحساب الإنجليز.

ولم يكتف بذلك ، بل خلق موجة إرهاب ضد النواب الذين يريدون استبقاء الخلافة في تركيا ، فإن أحدهم صرح بضرورة الخلافة ووجوب المحافظة على الدين .

فما كان من «مصطفى كمال» إلا أن كلف شخصاً باغتياله فى الليلة التى تحدث فيها . فاغتيل هذا النائب المسلم وهو راجع إلى بيته من الجمعية الوطنية .

وألقى نائب آخر خطبة إسلامية فأحضره «مصطفى كمال» وهدده بالشنق إذاً فتح فمه بمثلها مرة أخرى .

وبذلك نشر الرعب في طول البلاد وعرضها ، وضمن ألا يشغب عليه معارض .

ثم أرسل إلى حاكم إستانبول يأمره بالتشديد على الخليفة وإنذار أتباعه كي يتخلوا عنه .

وتحركت الغيرة الإسلامية في قلوب بعض الكماليين الذين توجسوا الشر من إلغاء الخلافة ، فعرضوا على زعيمهم أن ينصب نفسه خليفة للمسلمين فأبى .

ثم جاء وفدان أحدهما من «مصر» والآخر من «الهند» وطلبا إليه أن ينصب نفسه خليفة للمسلمين فكرر إباءه ، ثم استعد للضربة القاصمة وأعلن للعالم إلغاء الخلافة في أيار (مايو) سنة ١٩٢٤ .

وقد يتساءل البعض: لماذا رفض هذا القائد أن يكون خليفة للمسلمين؟

أليس ذلك أمارة على كرهه الخاص لذلك النظام ، وشعوره بلزوم التخلي عنه؟

ورأينا أن الرجل كان منطقياً مع رغبته في الحكم وفي مستقبله السياسي عندما أصر على إبعاد الخلافة عن تركيا وعن شخصه أيضاً.

ولو أنه رضى أن يكون خليفة لعاودت قوات الحلفاء هجومها ، وثابرت على القتال حتى تسقط بقية الحياة الإسلامية في الميدان الدولي .

إن أوروبا المتعصبة تحارب بالسيف وبالمال وبالعلم والقلم كل زعيم شرقى تشم في قيادته رائحة يقظة إسلامية .

والغازى «مصطفى كمال» لم تكن لديه الطاقة النفسية ولا العقلية لتحمل هذا العداء . ولذلك آثر الجبان أن يحارب أمته بدلاً من أن يحارب دول أوروبا ، وأن يقضى على دينها ليظفر هو بالبقاء .

# قال المرحوم أحمد شوقى يرثى الخلافة ، ويبكى فقدها ، ويندد بسياسة مصطفى كمال نحوها :

ضحت عليك ماذن ومنابر الهند والهة ومصر حزينة والشام تسأل والعراق وفارس وأتت لك الجمع الجلائل مأتما ياللرجال لحرة مرودة مرودة الذين آست جراحك حربهم هتكوا بأيديهم ملاءة فخرهم نزعوا عن الأعناق خير قلادة وعلاقة فصمت عرى أسبابها وعلاقة فصمت على البر الحضور وربما نظمت صفوف المسلمين وخطوهم بكت الصلاة ، وتلك فتنة عابث أفتى خرعبلة وقال ضلالة ثم قال يصف مصطفى كمال :

أدوا إلى الغازى النصيحة ينتصح إنَّ الغرور سقى الرئيس براحه نقل الشرائع والعقائد والقرى تركت كالشبح المؤله أمة هم أطلقوا يده كقيصر فيهمو غرَّته طاعات الجموع ودولة وإذا أخذت الجمد من أمية

وبكت عليك بمدمع سحاح ببكى عليك بمدمع سحاح أمحا من الأرض الخلافة ماح؟ فقعدن فيه مقاعد الأنواح قعيد بغير جريرة وجناح مسلمهم بغير جراح مسلمهم بغير جراح مسوشية بمواهب الفتاح ونضوا عن الأعطاف خير وشاح قد طاح بين عشية وصباح كانت أبر عليه سائر النزاح جمعت عليه سائر النزاح في كل غدوة جمعة ورواح بالشرع عربيد القضاء وقاح وأتى بكفر في البلاد براح

إنَّ الجواد يشوب بعد جماح كيف احتيالك في صريع الراح ؟ والناس نقل كتائب في الساح لم تسل بعد عبادة الأشباح حتى تناول كل غيير مباح وجد السواد لها هوى المرتاح وجد السواد لها هوى المرتاح لم تعط غيير سرابه اللماح

#### ثم قال:

لا تبللوا بُرْدَ النبی لعاجز بالأمس أوهی المسلمین جراحة فلتسمعن بكل أرض داعیا ولتسهدن بكل أرض فتنة ولتشهدن بكل أرض فتنة يفتی علی ذهب المعز وسیفه

غـــزل يدافع دونه بالراح واليوم مَـد لهم يد الجـراح يدعو إلى «الكذاب» أو لسجاح فيها يباع الدين بيع سماح وهوى النفوس وحقدها الملحاح

#### \*\*\*

(ج-) إنَّ قصة إلغاء الخلافة تفتح لنا باب الكلام عن صلة المسلمين بدول أوروبا وأمريكا تلك التي تسمى دون حياء \_ دول العالم الحر .

هذه الدول تؤمن بالحرية لنفسها كي تصنع ماتشاء بخصومها وهي تمقت الحرية أشد المقت للآخرين ، خصوصاً المسلمين .

ومن ثمَّ فهى إن لم تباشر إذلالهم بحكام من دمها وجلدتها بحثت عن الحكام الخونة الذين يتسلطون على شعوبهم بالحديد والنار ، ثم تعاونت معهم سراً وعلناً .

إن الحرية مرادفة للإسلام.

فإن الإنسان في نظر هذا الدين لايعرف له إلا رباً واحداً يخضع له ويحتكم إليه ويناصى العباد طراً أمامه .

وأزمات الحرية في بلاد الإسلام نشأت قديماً وتنشأ أبداً من ضعف الإيمان ورقة العقيدة واضطراب معنى التوحيد.

ولذلك استمات المصلحون في محاربة الاستبداد ومظاهره وتوفير الحريات كلها للأمة الإسلامية .

إذ أنهم بذلك لايضمنون الخير للناس فحسب ، بل يضمنون بقاء الدين فيهم وبقاءهم على الدين .

إن تقلص الحرية معناه سيادة الوثنية وذهاب الإسلام أو تزوير صور له بعيدة الصلة بجوهره.

وقد اجتهد المسلمون في أواخر دولة الخلافة كي يرسوا القواعد لحياة دستورية سليمة ، وكادوا يفلحون .

حتى جاء ذلك الأفاك التركى «مصطفى كمال» فألغى الخلافة ، ومحا الشورى ، وأحال النظام الدستورى أنقاضاً ، وتحولت تركيا \_ للأسف \_ إلى دويلة تافهة لا وزن لها ولا خطر .

وتعلمت «دول العالم الحر» أن الاستبداد هو وسيلتها الفذة لتحويل الشعوب المسلمة عن دينها .

فقررت أن تعبث بالدساتير في كل بلد إسلامي ، وأن تظاهر حكاما بينهم وبين الجماهير فجوات بعيدة القرار .

ذلك أنه في غيبة الحرية وسطوة القهر يمكن إلغاء مظاهر إسلامية كثيرة.

أما والشعوب تُحسن الأخذ لنفسها والتعبير عن مشيئتها فهي لاتدع الإسلام أبداً ولا تقبل التفريط فيه .

إذا كان الإسلام قد تأذى في الماضي من كبت الحريات فهو لم تنتقص أطرافه في الحاضر القريب إلا تحت وطأة الاستبداد .

ودول العالم الحر \_ كما تتسمى \_ تعرف أن لها علاقات بحكام لو ملكت شعوبها شيئاً من الأمر لطوحت بهم تحت صفائح القبور .

ولكنها دول يشد بعضها إلى البعض الآخر حقد دفين على الإسلام، وغش خبيث لأهله، من كانوا وأين كانوا!

إن الاستبداد غول الأفراد والجماعات ، غول الذم والكرامات.

وهو \_ لاشك \_ سيبرز لك وحده ، وستبدو جرثومته الخبيثة عندما تبحث عن السر في تأخر المسلمين ، وتخلف قافلتهم منذ عدة قرون .

أجل . . فإن العلم لايزدهر ، والأدب لاينهض ، والقوى البَشرية لاتنشط ، والمواهب العليا لاتزكو ، وسوق المناقشة لاتقوم . . إلا في سعة الحرية .

إن الحكم الفردى المطلق قد يظهر لماماً في بعض البلاد.

وقد يكون علاجاً موقوتاً لبعض الحالات.

وقد يكون بعض الرؤساء عباقرة على حظ كبير من الذكاء الخارق والقدرة الرائعة . . ومع التسليم بصلاحية هذا النوع من الحكم في ظل الضرورات التي تدعو

إليه كما يقولون . فنحن نجزم بأنَّ المسلمين على مر العصور لم يستفيدوا منه يوماً ، وأن المستبدين الذين تداولوا حكم كانوا نفراً من الفراعنة دمروا على الناس معاشهم ومعادهم . .

ونحن نعرف أنَّ الحكم في روسيا فردى .

ومع ذلك فإن صاحب هذا الشأن يُعلن نفوره من نزعات الأثرة التي تقارن سيطرة القادة .

ويقول: إنه لايملك \_ من نفسه \_ حق الحكم وإنما يملك باسم الحزب!!

نشرت الصحف تحت عنوان «أسباب إقصاء الماريشال زوكوف عن منصبه»:

أعلن «خروشيشيف» لأول مرة أسباب إقصاء الماريشال «زوكوف» وزير الدفاع السابق عن منصبه وذلك في حديثه الخاص لمدير «يونايتد برس»، في موسكو فقال: إنَّ «زوكوف» كان فظاً تتجه أساليبه إلى الديكتاتورية.

لقد كان ينفرد بالرأى غالباً دون التشاور مع زملائه .

لقد كان هذا مغتفراً في وقت الحرب ولكن ذلك لا يُغتفر في وقت السلم.

وعلى الرغم من ذلك فالماريشال «زوكوف» جندى متاز، ولكن إذا كان «زوكوف» عظيماً، فإن الحزب الشيوعي أعظم منه وأكثر أهمية».

ومضى «خروشيشيف» فقال: «إنَّ ظهور شخصية أخرى كشخصية ستالين أو إحياء مبدأ «تقديس الشخصية» أصبح أمراً مستحيلاً في روسيا.

وقد أبعد «زوكوف» عن منصبه بواسطة الهيئة الرياسية . واللجنة المركزية للحزب الشيوعي ، وليس بواسطة قواد الجيش .

وأردف يقول: لقد كانت أساليب «زوكوف» ديكتاتورية، ولكنه لم يصل إلى مرتبة «ستالين» أو إلى نصف ماوصل إليه ستالين».

والغريب أنَّ خرافة تقديس الشخصية التي يتمرد الروس عليها أو يتبرءون من وصمتها \_ هذه الخرافة يُراد أن تعيش في الشرق الإسلامي ، وأن تمتد جذورها في تربته .

مع أنَّ الإسلام أبعد شيء في العالمين عن هذه السخافة ، ويستحيل أن تعيش في كنفه أو تحيا ويحيا هو معها حياة صحيحة .

# تحقيرالإسلامفىبلادنا

استغل الغرب تفوقه السياسى والعسكرى وسقوط أغلب الأقطار الإسلامية فى قبضته ليمحو من النفوس والأذهان كل إعزاز لهذا الدين أو إحياء لتعاليمه . ورسم خطة شاملة واعية للقضاء عليه نظرياً وعملياً ، واجتثاث جذوره عنواناً وموضوعاً ، وتوهين روابطه فى الأفراد والجماعات ، وإثارة فوضى عامة فى كيانه المادى والأدبى تنتهى ـ حتماً \_ بزواله وإن استغرق زمناً طويلاً أو قصيراً .

واختلفت دول الغرب في طرائق إجهازها على الإسلام.

فمنها المتعجل الذي يريد ذبحه بالسكين ، والقضاء على أهله بالسرعة التي تُقرِّب الغاية المنشودة .

ومنها المتأنى الذى يذبح بغير سكين ، ويقتل من غير أن يسفك الدماء ، ويلجأ إلى العنف فى الفترات التى تستعصى فيها الضحية ، ولا يبقى من التكشير عن الناب بد . وكانت سياسة «إنجلترا» فى مصر من الطراز الأخير .

استطاعت هذه الدولة الماكرة أن تطعن الإسلام في صميمه دون أن تفتعل ضجة . وما عَزَّ عليها بلوغه بنفسها وكَّلت إلى صنائعها تنفيذه وهي مختفية!

وفى نصف المدة التى احتلت فيها مصر تمكنت من طى رقعة الإسلام عن أفاق واسعة ، وخلقت طوائف شتَّى: بعضها غريب على الإسلام وبعضها عدو له ، وبعضها يؤمن بجزء من تعاليمه ويكفر بجزء آخر .

واستشرت الجراءة على هذا الدين جملة وتفصيلاً.

فهذا ينكر أصل الإيمان.

وهذا يمارى في حقيقة النبوَّات وإمكان الوحى.

وهذا يتساءل: لِمَ تُحرَّم الخمر مع فائدتها للصحة؟

ثم يقول: إنَّ تحريمها خطل! . .

وهذا يرى الوقاع الجنسى مادام بتراضى الطرفين لاشىء فيه ، ويستغرب تسميته زنا . وهذا يُمضى فوائد الربا ويسخر من حظرها .



وهذا يصف الصلوات الخمس بأنها مضيعة للأوقات ومشغلة عن الواجبات . وهذا يستنكف من التذكير باليوم الآخر ويظن الحديث عنه رجعية .

واطرد نشاط الإنجليز في هذا الجال! وشددوا النكير على بقايا الإسلام المهزوم في القلوب الخاوية والصفوف المتراخية .

وكان تخلف المسلمين الحضارى ثغرة ينفذ منها أولئك المتربصون حين يتساءلون في خبث: كيف تبقون على الإسلام وقد اكتشف الغرب الكهرباء؟!

لماذا لاتتخلعون عن تاريخكم وتقاليدكم وأنتم تستوردون حاجاتكم كلها من بلادنا؟ وقد ينضم إلى هذا التساؤل السمج وسواس آخر يدلف إلى نفس الشباب في مكر ودهاء يقول له: افتح ذراعيك لهذا الجديد الغالب، ودع عنك ربك ونبيك وقومك.

إنَّ المستقبل الدافئ السخى المأمون لاتكفله إلا هذه الحياة الوافدة ولا ينمو إلا في ظل أصحابها المنتصرين.

سبعون سنة والإنجليز الحُمر، والإنجليز السُمر \_ أعنى صنائعهم من أبناء جلدتنا \_ يتابعون حملاتهم على الإسلام ويلحون في تقصير خطوطه حتى وصلوا آخر الأمر إلى نتائج مروعة، نثبتها هنا ليعرف أولوا النهى من أين أتينا؟ وكيف النجاة؟ . .

أفلح الاستعمار في تكوين جيل يستحى من الانتساب للإسلام ويكره أن يُرى وهو يقوم بشيء من شعائره ، خصوصاً بين المثقفين الكبار ، والطبقات التي تُهيأ للحكم والنفوذ .

الواحد من هؤلاء يحب أن يراه الناس خارجاً من حانة ، ولا يحب أن يروه خارجاً من مسجد .

ومن السهل عليه أن يُوصَف بأنه زنا بعشر نسوة .

لكن وجهه يسود لو قيل: متزوج من اثنتين.

أما أن يُفكر في تلاوة آيات من القرآن أو يرجع إلى شيء من سُنَّة رسول الله عليه فذلك مالايخطر له ببال . . .

إنَّ الغزو الثقافي احتل أقطار نفسه جميعاً وزلزل ثقته بدينه أو هدمها عن آخرها فهو محسوب على الإسلام باسمه فحسب.

بل هو يجتهد أن يُبعد أولاده عن الإسلام بصلة الاسم التي لزقها القَدر به . ولذلك مايسمي ابنه محمداً ولا عبدالله ولا حسناً ولا ماأشبه ذلك .

بل يختار أسماء تجعل صبغة الإسلام بعيدة عنهم ، بنات كانوا أم بنين! هذا الصنف من المتعلمين لايكاد يخلو منهم ميدان .

وكنودهم للإسلام ونأيهم عنه ظاهران أتم الظهور في حياتهم الخاصة والعامة . .

وهم يقرءون في الصحف أنَّ واعظ «أيزنهاور» \_ مثلاً \_ حضر إلى القاهرة ، وأنَّ رئيس الولايات المتحدة لاتفوته صلاة بالكنيسة ، وأنَّ رئيس لبنان ذهب إلى البطريق الماروني ليطلب منه البركة . . وأنَّ . . . وأنَّ . . .

فيظنون أنَّ كل دين في الأرض له أهله الذين يتمسكون به ويتعصبون له . . أما الإسلام فلا ، كذلك علَّمهم الاستعمار!!

من حق عابد العجل في الهند أن يُعلن ديانته ، ومن حق تابع التوراه في «إسرائيل» أن يقدس كتابه وتلموده .

أما الإسلام فيجب أن تفرغ النفوس من ذُرَّة توقير له ، أو رعاية لحرماته . .

إنَّ وطأة الغزو الثقافي في الأجيال التي أنشأها وغذاها ثقيلة أشد الثقل، إنه صنعها على عينه.

ورسالته الكبرى حطم هذا الإسلام والإتيان على بنيانه من القواعد . . .

وقد تبقى عند نفر من الناس بقايا من التدين تثبت سلوكهم وتضبط تصرفهم ولكن الدعاية الهائلة ضد الإسلام تجعلهم يعجزون عن إتيان مايأتون تحت عنوان الدين الذي يعتنقون .

ونسأل: ماسبب هذا الفتور في الإقبال على الدين، والمعالنة بالتمسك بآدابه والأخذ بهديه، فلا نحير جواباً شافياً، أو دليلاً مقنعاً.

قال الأستاذ عبدالكريم الخطيب: «إنَّ كثيراً من الناس عندنا قد يطوون قلوبهم على احترام الدين والتمسك به . لكنهم – حين يضمهم مجتمع من مجتمعات الحياة التى يغشاها عليه القوم وكبار الناس – يتصاغر في أنفسهم هذا الشعور بالدين ، ويضمر في كيانهم هذا الإحساس» .

ويرون من الخير ستره عن الناس ، حتى لايُقال : إنهم متدينون ، وحتى لكأن الدين عار يزرى بأهله ، وسُبَّة يفر الناس منها .

هذا أمر واضح لاينفع فيه إنكار . .

فحيث تكون الحياة وتكون النعمة والوجاهة ، ينكمش الدين ، ويتعرى منه حتى أهله خوفاً من أن يُقال : إنهم أهل دين!!

فما مرجع هذا؟ وهل في طبيعة الإسلام مايعوق سير الحياة ويسد الطريق على الأخذين بأسباب الوجاهة والجاه؟

إنه لظلم عظيم أن يفهم الدين هذا الفهم.

وإنها لخيانة غليظة لأنفسنا أن نُنزل الإسلام في حياتنا هذه المنزلة ، فلا نتوج به رء وسنا ، ولا نتخذه أوسمة نُحلِّى بها صدورنا في كل مجتمع وفي كل موقف كريم من مواقف الحياة .

إنَّ الدين يتطلب النفوس الكبار . . وقد صغرت نفوسنا فصغر فيها كل معنى كريم أو مثل فاضل .

إنَّ النفوس المريضة تنقلب فيها حقائق الأشياء كما تنقلب صورة المرئيات في العين المريضة وكما تنحرف مذاقات الطعوم في الفم السقيم!

ونحن قد أصبنا في القرون الأخيرة بعلل وأوجاع أفسدت حياتنا ، وأنزلتنا منازل الهون في دنيا الناس .

وكان من خداع المستعمرين أن صوروا لنا الدين في صورة العدو الذي دخل علينا بهذا الضعف والهوان ، وكان السبب في هذا التأخر الذي صرنا إليه .

ولقد عمل الاستعمار جاهداً على أن يمكن لهذا الضلال من نفوسنا بما أذاع فينا بأساليبه وصنائعه من مفتريات على الدين وتهجم عليه ، وازدراء لأهله واستخفاف بمنازلهم في الحياة ، وحرمانهم من كل مكان كريم فيها .

ونحن اليوم في بعث جديد . . حطمنا قيود الاستعمار ، وأزحنا معالم الضعف من مرافقنا المادية .

ولازال موقفنا من الدين كما كان من قبل ، لم نحاول أن نجد فيه قوة دافعة نستند إليها ، ومجداً عظيماً نحرص عليه .

ولازالت نظرتنا للدين والمتدينين نظرة باردة فاترة لاتغنى شيئاً ولا تُوحى بشيء . ماذا في الدين؟ ولم نخاف صحبته في انطلاقنا مع الحياة؟

هل الدين شيء والحياة الكريمة الرفيعة شيء آخر؟

لندع الأصول العامة للإسلام ، ولنترك ماقرر من مبادئ المساواة المطلقة بين الناس ، وماقرر من صيانة الدماء والأموال والأعراض ، فذلك أوضح من أن يحتاج إلى بيان .

إن المقياس الصحيح في هذا العصر للرقى الإنساني ، هو فيما يبلغه الإنسان من رقة الحس ورفاهية الوجدان وذكاء العقل.

وقد ارتفع قدر الأمم الغربية في نظرنا لما بلغته مجتمعاتها من منزلة عالية في هذه الصفات .

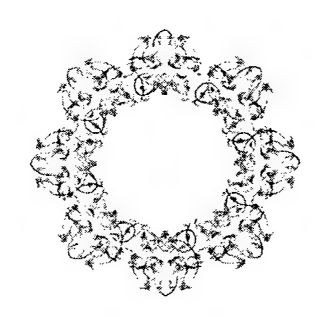
وكان غاية طلاب الكمال عندنا أن ينالوا حظاً في هذه الصفات ليجدوا في أنفسهم طمأنينة الرضا ، وليجدوا أنهم شيء في عالم التمدن والرقى .

وفى أدب الإسلام مناهج دقيقة محكمة لمراسم الذوق السليم ، والحس المرهف ، والوعى اليقظ . .

لقد تحول الإسلام بالعرب من جاهلية غليظة جافة ، وبداءة صلدة شائكة ، إلى حياة مخصبة بأرق العواطف ، وأنبل الأحاسيس .

حتى لكأن رجل الجاهلية التي عاش بها عمراً طويلاً قد خلقه الإسلام خلقاً آخر في شهور أو سنوات عاشها في الإسلام .

ماترك الإسلام شيئاً يتجمل به الإنسان ويبلغ به مراتب الكمال في عقله وخلقه إلا كان ذلك من صميم دعوته ونهج تعاليمه .



# إضعافالوازعالديني

إنَّ إعادة بناء الأمة الإسلامية مرة أخرى بعد ماخرَّب الاستعمار عامرها وجفَّف غامرها أمر يحتاج إلى جهود مضنية .

وليست الإعادة المنشودة شق شوارع تقوم القصور المنيفة على أكنانها ، ولا تجميل شواطئ الأنهار والبحار وبث الأرائك المريحة حولها . كلا . . ولا هي نقل المصانع والآلات وتشغيل ألوف العمال فيها .

إن ذلك \_ وإن مست إليه الحاجة \_ لا يعنى بناء أمة تنفع نفسها إذا كان الغزو الأجنبى قد نجح في تخدير أعصابها وإماتة ضمائرها واستلال اليقين من أفئدتها والهدف العالى من ضمائرها . .

ذلك أن الأم تفتقر قبل كل شيء إلى العقيدة التي توقد نشاطها ، والغاية التي تكدح لبلوغها ، والحداء الذي يهون عليها مصاعب الطريق ، والعزاء الذي يصبرها على لأواء الحياة .

فإذا جفت هذه المعاني في أمة لم يغن عنها شيء ما ، وهي صائرة حتماً إلى إدبار!

إننى عندما أرى دبابة تسير فى الميدان يعجبنى هيكلها المتين وبناؤها الحصين، وأنظر إلى هذا الحديد المتشابك المتراكب وهو يتهادى وئيداً شديداً يطحن أمامه الصخر ويقذف باللهب فأقول: ماأروع هذا البرج وماأسرع فتكه فى أجسام العدا.

لكنى \_ وأنا أهمس بهذه الكلمات \_ يعاجلنى شعور آخر بالتريث والاسترخاء: إن المهم في قائد الدبابة ، لا الدبابة نفسها .

إن مصير المعركة معلق بالرجال الذين يملأونها ، ووثاقة إيمانهم ورباطة جأشهم وطول صبرهم وبشاشة رجائهم . . . إن ذلك هو اللبنة الأولى في النصر .

وعندما كنت أرى أبنية قصر العينى فى القاهرة وألمح الأدوات والاستعدادات لمداواة المرضى ، تأخذنى الدهشة لضخامة هذا المستشفى ورحابة غرفه وكثرتها . ووفرة وسائل التمريض وأسباب الشفاء ، ثم وذلك الجيش الكثيف من الأطباء والأعوان والخدم ، وذلك المبذولة والمطالب الميسرة .

ومع هذا المظهر المطمئن فإن الفؤاد لم يكذب إذا أبدى قلقه وأسر وجله .

حدثنى أولاً: هل تتوفر مشاعر الرحمة وعناصر الأمانة؟

وهل ينضبط سير الأمور تلبية لنداء الواجب، وأداء لحق الجماعة، وحياطة لكرامة الإنسان ؟؟

إننى أمر أحياناً بالليل قريباً من هذا المستشفى فأتساءل: ترى أهناك عين ساهرة ترعى المرضى ، أم عين زائغة لموظف شاب يبحث عن فتاة تطاوعه؟

إن الغزو الثقافي الأوروبي بذل جهوده كلها حتى يوجد شباباً لاإيمان له ، شباباً لايعرف الله فضلا عن أن يخشاه أو يتطلب رضاه .

نعم . . لقد ركز الاستعمار ضغطه كله على القلوب أولاً حتى تُفرَّغ من العقيدة ، واستبدَّ به الجنون وهو يُخرِّب كل ماأودع الإسلام في القلوب من تقوى ورعاية .

إنه مستميت في تكوين أجيال تُضيِّع الصلاة وتتبع الشهوات . .

إنه مستميت في تكوين أمة تستثيرها الغرائز الدنيا ، وتذهل عن معاني الأمور وتتبع سفاسفها .

وعندما يحقق هذه الأمنية يعلم أنه قضى القضاء المبرم على الأمة الإسلامية.

فما قيمة ثقافة لاتعتمد على إيمان ، ولا يحصنها خُلُق ، ولايشدها مثل أعلى ؟

عندما سرق الاستعمار «الإسلام» من قلوب الشباب الذين طعموا من موائده وربوا في حجراته كان يعلم أنه سرق الوقود من خزان السيارة أو القطار .

والشاب الذي لاعقيدة له يمكن أن يُدفع بالأيدي إلى الأمام.

بَيْدَ أنه لن يندفع من تلقاء نفسه ، وهيهات أن يقطع شوطاً أو يبلغ هدفاً . .

ومن هنا نرى ألوف التلامذة من المسلمين كسالى وكذلك ألوف الموظفين ، وألوفاً أخرى من هنا وهنالك . .

إن الاستعمار الذي احتل البلاد الإسلامية منذ قرن أحدث ثقوباً شتًى في صدورهم تسرب منها اليقين ، وتسرب معه النشاط والإقدام .

ومن المستحيل أن تنهض أمة دون إيمان ما . .

إنه لكى تنهض أمتنا لابد من رد الاعتبار إلى هذا الدين المهان . لابد من إعادة الاحترام إلى الإسلام الذي يتسلى أي وغد باللغط عليه والنيل منه .

لابد من الاعتماد على هذا الإسلام في شئون التربية ، ومن توفير القداسة لنصوصه وتعاليمه التي استقتل الغرب في تهوينها كي يخلق أمة معتلة لاجهد لها ولا أمل ، ولا رجاء فيها ولا معول عليها .

إن إضعاف الوازع الديني بلاء ذريع الفتك بكل مانحرص على بقائه وصيانته ، بل هو أقصر الطرق إلى إفناء أمتنا مادياً وأدبياً .

وقد نزل الاستعمار بالشرق فوجد به يهوداً ومسلمين ونصارى .

فاستبقى كلا الفريقين من يهود ونصارى على ديانته ، واجتهد في سلخ المسلم من عقيدته حتى يشب المرء المسلم وهو سقيم الضمير فارغ اللب مبلبل الفكر . .

وبذلك يكون غيره مرتبطاً بعقيدة يتحمس لها وينشط لخدمتها ويحب اتباعها .

أما المسلم \_ بعد مامسخه الاستعمار على النحو الذى ذكرنا \_ فهو يحيا منفلت القيادة مضطرب الخطو لايدرى يصادق صديقا أو يعادى عدواً . .

وأثر العقيدة في توجيه السلوك وتكثير الإنتاج وضبط الأعمال لايمكن إنكاره.

وقد يكون الإنسان ذا حصيلة ضخمة من المعرفة في أي شأن من شئون الحياة .

ولكن خلو نفسه من الإيمان الدافع يجعله أشبه برجل يملك عشرات الأسلحة ولا يحسن استعمال واحد منها .

إن شخصاً آخر بعصاه ، أو بذراعه ، يستطيع التغلب عليه .

وهذا الذي يملك أنواع السلاح ويعجز عن استخدامها ربما عجزه من الكسل والفتور لا من الجهل وقلة الدراية .

ومن هنا نرى الرجل الضعيف الإيمان الواهى الاعتقاد تتوافر لديه طاقات كثيرة للعمل و الخدمة ، ومع ذلك فهو مخبول مربوط لاينتج شيئا طائلاً .

أما غيره من أصحاب الرغبات المشبوبة والقلوب المشحونة فهو يخلق من الفراغ شيئا . . وقد قيل : الحاجة أم الاختراع ، والحاجة لا تولد في جو البلادة ، ولا تنبتها أرض موات . إن العقيدة أصل هائل لكل نهضة .

وإذا أفلح الاستعمار في توهين العقيدة الإسلامية وحدها مع بقاء العقائد الأخرى تسير أصحابها \_ بغض النظر عن نصيبها من الحق والبطلان \_ فمعنى ذلك أنه دوخ نهضتها ، لا ، بل وقف دولابها ، وسود مستقبلها .

انظر ، كم خرجت جامعات أوروبا من فتياننا وفتياتنا؟

ومع ذلك فهم يعودون وكثرتهم الكبرى لاتؤدى عُشر مايؤديه زملاؤهم المتخرجون معهم في هذه الجامعات نفسها .

بل إن الشيوعيين أحسن منهم حالاً فهم أصحاب مبدأ .

أما هؤلاء فإن الغذاء العلمي والروحي الذي تلقوه في البيت والمدرسة جعل منهم أقواماً تُحسن الوجاهة والمظاهر ولا تُحسن العمل والحركة .

وتعنى بمطالب الحياة المادية التافهة ، ولا يشغلها مثل أعلى أو جهاز رفيع .

يجب أن تعود للإسلام مكانته الجلية في نفوس أتباعه .

وعندما تصدق هذه العودة ، فإن الحياة ستدب في جهاز حكومي عفن ، وفي مئات المدارس الصغرى والكبرى ، وفي عشرات المصانع والشركات ، وفي سائر أحوالنا المادية والاجتماعية .

إن المعتقد المسيحى فى الغرب موضع عناية كبيرة ، وأثره متغلغل فى توجيه السياسة الأوروبية ، وشاراته فى المدارس والجامعات بارزة ، والانبعاث عنه فى وجوه النشاط الختلفة أمر غير منكور .

فلماذا يُفرض على الحياة العامة في بلاد الإسلام أن تتخلى عن صلتها بدينها وأن تولى ظهرها له؟

وقد قامت هناك فلسفات عنصرية ونزعات قومية لم تتخل عن المسيحية في دعم مبادئها .

فالنازية والفاشستية كلتاهما استظهرت بالكنيسة في سياستها ورسمت الصليب على رايتها .

والبلاد التى نبذت النصرانية مثل «روسيا» جعلت من الشيوعية عقيدة مذهبية تملأ الفراغ الذى أبعدت عنه الديانات المتروكة .

بل قد يكون الإيمان بالشيوعية أوسع نظرة إلى الرفعة التي يعمل فيها من الإيمان بالمسيحية .

فهل تمتلئ نفوس الناس بعقائد الأرض والسماء ويُحظر علينا وحدنا أن نستمسك بديننا وأن نأخذ أولادنا به؟

ذلك ماتريده الصليبية الغازية!

إنها تعلم أن المسلم لن يرتد إلى اليهودية ولن يرتد إلى النصرانية .

فليترك الإسلام وكفى!!

وليكن «وجودياً» أو «إباحياً» أو «شيوعياً» أو ماشاء من النحل.

والنتيجة أننا لن نستطيع أبداً بناء أمتنا وبعث الحياة فيها .

لأن أسلوب نهضتنا لابد له من مبدأ قائم وسناد روحي واضح.

أى لابدله من الإسلام ، والإسلام الذى عشنا به وله دهوراً فكنا سادة مقسطين لانظلم ولا نظلم .

#### \*\*\*

منذ قرنين والزحف الصليبي يتدفق على بلاد الإسلام وهو بادى القوة حاد الأظفار . والمسلمون يتراجعون أمام امتداده في كفاح مر المذاق كالح العقبي .

حقا . . إنهم ماتركوا شبراً إلا وعليه من ضحاياهم ركام .

بيد أن فوضى الحكم والعلم ، وطبيعة التخلف فى الدين والدنيا جعلتا الأمة الإسلامية الكبيرة تترنح تحت وطأة الضربات المتتابعة ، ثم تسقط فريسة استعمار أسود الضمير طافح الشهوة .

وانفردت الصليبية في الأرض العريضة بالبأس والسلطان ، فماذا صنعت؟

لقد امتلكت أزمَّة العالم ، واحتكرت سوق الدعاية ، وسخرت القوى الجديدة من مدنية وعسكرية ، وفسحت الجال لتعليمها وحدها وضيقت الخناق على كل دعوة دينية أخرى ، وساقت رجالها في المدارس والجامعات والأندية والمستشفيات ودور الصحف والإذاعة والمسرح .

ونظمت برامج التبشير في المدائن الزاهرة والمجاهل الطامسة .

وأخرست الإسلام وأهله حتى لايسمع لهم صوت ، بل حتى يبدو هذا الدين وأتباعه في إطار البلي يدعو للسخرية .

فماذا كانت نتيجة هذا الجهد الراكض الموصول مائة سنة؟

هل أصلحت الصليبية حال العالم؟ هل وطدت أركان الإيمان؟ هل زينت جانب الفضيلة؟ هل مهدت ليوم آخر ، وعلقت القلوب بثواب الله أو حذرتها عقابه؟ هل أشاعت عدلاً أو رحمة؟

هل نقلت الإنسانية إلى أمام أو رفعتها قليلاً إلى أعلى؟

كلا . . . إن هذه الصليبية لم تستطع أن تسدى خيراً إلى الحياة المحرومة الحائرة .

ونظرة إلى فلسفة السلوك وسياسة المعاملة التي تسود الدنيا الآن تجعلك تُجزم بهذه الحقيقة الخطيرة.

قال الأستاذ «أحمد خليفة» مدير المعهد القومى للبحوث الجنائية في حديث عن أسباب انحراف الشباب: سنقتصر على ناحية واحدة تتصل بموجة المادية التي عرفها العالم الحديث في بداية القرن التاسع عشر، والتي ظل بعدها يرتفع من ذلك الحين. فإننا نعتقد أن هذا الجو المادى الذي اكتنف حياة الإنسان في هذا العصر المسئول أساساً عن تهيئة البيئة لعوامل الانحراف النفسي والسلوكي.

ربما لا يكون هذا الجو المادى في بلادنا ملبَّداً إلى الحد الذي تعرفه بلاد أخرى .

ولكن العالم اليوم قد جعلته سرعة المواصلات ، وتشابك العلاقات عالما واحداً ولم يعد في الإمكان أن تنكمش حضارة وتنطوى على نفسها إلى مدى طويل .

ولما كانت الحضارة المادية هي القابضة على زمام الطبيعة ، عن طريق التقدم العلمي والفنى ، فإن هذه الحضارة هي التي تزحف اليوم على كل البقاع لتنشر فيها رسالتها عن قصد أو عن غير قصد .

والمادية تهدف إلى تحطيم المعانى والمثاليات ، وإلى تجريد الأشياء من كل قيمة عدا قيمتها التى تقدر بالمال ، بل وصل الأمر إلى تقدير الإنسان بالمال! أصبحنا نسمع عن إنسان يساوى مليوناً ، وابتسامة تساوى مائة ألف! أصبح الكسب المادى مسوغا للإقدام ، والخسارة مسوغاً للإحجام!

الذى يسير على قدميه لم يعد يفكر في متعة للسير في أحضان الطبيعة بقدر مايفكر فيما يعود عليه من قدرة بدنية تعينه على العمل والإنتاج والكسب.

أصبحنا نقدر حياتنا على أساس ماحققناه من كسب مادى دون أن ندخل في الحساب عملاً من أعمال الخير، أو لفتة من لفتات القلب، أو لحظة من لحظات الحب والتضحية.

الحياة أصبحت مشروعاً يجب أن ينجح ويحقق أرباحاً ، لم تعد الحياة \_ كما كانت \_ عطية الخالق نقنع بها ونحمده من أجلها ، لهذا شاع الانتحار في عصرنا برغم أن حياتنا أصبحت أشد يسراً ، وانتشر الإدمان والمرض العقلي وانهيار الأعصاب .

وقد حذر العلامة الفيلسوف «شوايتزر» بنى عصره من طغيان الارتقاء المادى على الجوانب الروحية فى الحياة فقال بحق: «إن المدنية التى لاتعنى بغير جوانبها المادية كسفينة مكسورة الدفة تشق طريقها إلى الكارثة».

إن النضج المادى \_ لا الروحى \_ أبرز سمة تنذر بخطورة مدنية العصر ، حتى اختل توازنها . وفى غمرة حماستنا لما حققته هذه المدنية من قوة ورفاهية ومعرفة ضللنا الطريق ، لقد غالينا فى تقدير انتصاراتنا وأغفلنا خسائرنا الروحية .

إننا لنتساءل في حيرة: في مثل هذا المجتمع الذي يعبد المادة واللذة، أين تقع الأخلاق؟ وأين يقع الدين؟

السلوك الخلقي مبناه \_ مهما يتجه \_ أن الإنسان هو غاية كل شيء ، كيف إذن يكون الخلق شيئاً مذكوراً في حياة تجعل الإنسان آلة مسخرة من أجل القيم المادية .

حقاً إن هناك أخلاقاً في هذا العصر ولكنها أخلاق ضيقة الأفق ، لعلها لاتعنى بغير فكرة الأمانة في المعاملات .

هذا المعنى الضيق حجب إلى حد كبير فكرة الخير والشر.

ولاشك أن الأمانة فضيلة ، ولكن حب الجار ، ومشاركة الآخرين الامهم والتضحية في سبيل المثل ليس مما تشمله الأمانة .

ومع ذلك . . فما زالت الأخلاق التقليدية قائمة ، قائمة منذ أوقدت الأديان جذوتها ولأنها تراث آلاف السنين ، إننا نعيش على الشعلة التي أوقدتها أيدى من قبلنا ، إن لم نغذها بوقود جديد فمصيرها يوماً إلى الفناء .

والدين؟ إن كنا نقصد بالدين شيئاً نؤمن به فلاشك أن لهذا العصر ديناً \_ هو النجاح! وإن كنا نقصد عبادة الإله رب الكائنات ، فإن فلسفة هذا القرن لاتتفق مع انتشار هذا الدين .

هذا القرن الذى لايرتفع بصره إلى أرفع من أمانة المعاملات ، ولا شأن له بعد ذلك بالقلب والحب والعاطفة ، هذا القرن يقدم قرابينه للسوق ومن بعدها الطوفان ، فكيف يعنى الناس برب الكائنات؟

والبعض يؤمن بوجود الله . . وانتهينا . والبعض لايؤمن به . . وانتهينا أيضا .

العبادة بدون ألم ، والإيمان بدون ألم ، ليس هناك تقوى ولا ليال مؤرقة ، ولا دموع إيمانه ولا أنين شك ، ليس بين المؤمن وغير المؤمن فارق كبير ، كلاهما وضع إيمانه \_ أو شكه ، أو كفره \_ على الشاطئ ثم خاض نهر الحياة بحثاً عن الصيد السمين .

الله لم يعد في قلوبنا ومن حولنا \_ إنه على أحسن الفروض ـ «المدير العام» لمؤسسة ضخمة اسمها الكون!

لقد كان الدين يحدد للإنسان طريقه في الحياة ويضع لحياته هدفاً ، ثم جاء العلم ، وحار الإنسان أين مركزه في الحياة؟ حطم العلم أهدافه ، ولم يقم بدلها أهدافاً أخرى ، وحار الإنسان ماهدفه في الحياة؟ فانطلق وراء رغباته ، يتخبط في الظلام .

كان البدائى يعد عشيرته أو قبيلته هى العالم، وفى القرون الوسطى امتد العالم ليشمل الأرض كلها، وفى القرن السابع عشر ظهر أن الأرض ليست الخليقة كلها بل هى جانب من الكون، ومع ذلك ظل الكون بالنسبة للإنسان شيئا محدوداً، حتى جاء القرن العشرون بكشوفه العلمية الضخمة التى أذهلت الإنسان وعمقت لديه الشعور بأنه ليس هدف الخليقة أو مركز الكون، وإذن فكل شيء ممكن، وإذن فنحن هباء، وإذن دعونا نطع حوافزنا ونظفر بالمتاع!

ولكن النفس البشرية أشد تعقيداً من أن تقبل إطلاق العنان للنزعات .

ومن ثم انتشر الشعور بالنقص ، والشعور بالذنب ، وأصبحنا نعيش في عصر عصابي رائده اقتناص المتعة والاستسلام للقلق!

وكان للمادية صداها الضخم في شئون الجنس، وهو أخطر طاقة في الشخصية الإنسانية فأصبح الجنس يعنى الإغراء.

جردت المادية الشهوة من معانيها التي غلفتها آلاف السنين ، أفقدتها معنى الحب الذي ملاً قلوب أسلافنا واتجه بهم إلى السماء ، والرسل ، والقديسين ، والآباء والأمهات .

وسخر الفن نفسه لهذا الإغراء الجنسى . الرسم الذى سعى دائماً إلى إبراز المشاعر ، اتجه إلى إبراز المشاعر ، اتجه إلى إبراز المفاتن وإهاجة الحس! والموسيقى التى كانت تدعو إلى الارتفاع ، وأصبح أصبحت تدعو إلى الحضيض! أما الحب فأصبح فناً له قواعده وله صناعته ، وأصبح

القلب البشرى مجرد آلة مولدة للطاقة وليست تلك الطاقة من الخير والفضيلة التي تشعر فيما حولها وتسجد لها الأفهام.

فى غسق مدينة ذات قيم وفجر مدنية تقوم على رقائق الفولاذ ، وعلى ضجيج المادة وهى تسحق ماحفل به تاريخ البشرية من أرق المعانى يعيش شباب العالم اليوم .

وهذا كله حق.

إن في العالم جفافاً روحياً يحرق حضارته ويجعل شياطين الذهول والفجور هي التي تجوب رحابه شرقا وغرباً . فما علاج ذلك النكر؟

هل علاجه أن تظل الصليبية حاقدة على الإسلام ، منكرة عليه حق الحياة والدعاية والانطلاق .

إن الإسلام في إبان قوته الأولى تركها تعمل إلى جانبه وتعرض مالديها إلى جوار مالدي الإسلام من عقائد ومبادئ .

وكان هذا كسباً للعالم ، وتهيئة لبذور الإيمان وأسباب الخصب وأنواع الازدهار .

وماذا على المسيحية لو تركت الإسلام يدعو إلى الله ، ويغرى بالعمل الصالح ، وينذر بالدار الآخرة على النحو الذي جاء به؟

من يدرى؟ ربما استراح إليه من ينقبض عنها فتكسب الحياة مؤمناً بدل أن يتحول هذا المخلوق إلى ملحد بالدين كله .

من يدرى؟ ربما كانت لدى الإسلام أدوية شتى تشفى تطلع النفوس إلى الشهوات الحرام، وحصانات تمنعها من التردى في مهاوى الأثرة والظلم والعدوان.

فلماذا يطوى ذلك كله تحت ضغط الاستعمار الجائر، وينكمش أمام حقد العدوان المسلح؟

ولنفرض الإسلام ديناً فارغاً من هذه الطاقة التي يدعيها لنفسه.

فما المانع من تركه يواجه عواقب دعواه التي لاأصل لها \_ كما يرى خصومه؟ وماهذا التألب على مخاصمته وإحراجه؟

إن العالم لن يعرف السلام مابقيت تحكمه نوازع البغى والحسد.

## بيوت العبادة \*

من مقارنة سريعة بين أحياء القاهرة في الحضارة الإسلامية ، وأحياء القاهرة في ظل المدنية الحديثة يستطيع أي رجل خالى الذهن إصدار حكم عادل صارم ، بأن المساجد لحقها ظلم فادح ، وأنها تجوهلت بطريقة يزرى بالإسلام وأهله . . .

فالمساجد في أحياء «الغورية» و «الدرب الأحمر» و «الخليفة».

و «الأزهر» وما إليها تكفى الرواد وتتسع للمزيد ، وإن كان الإهمال قد كساها بثوب من البلى لا يخفى على الناظرين . . .

أما حيث امتد العمران في العصور الأخيرة ، وانتشرت المباني في «شبرا» و «الزمالك» و «الزيتون» و «مصر الجديدة» فإن الشُحَّ في بناء المساجد ظاهر .

بل إنك تخترق شوارع كبيرة ، وتمشى مسافات طويلة دون أن يقع بصرك على مسجد واحد !!!

ولأضرب لك مثلاً من الواقع المحسوس: سرْ من «ميدان التحرير» إلى «ميدان رمسيس» فلن يلقاك مسجد واحد، ويمكنك أن تُحصى بين الميدانين سبع كنائس سامقة ...

ثم استأنف المسير إلى ضاحية «مصر الجديدة» فلن تجد كذلك شيئاً من البيوت التي أذنَ الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه . . .

ولا داعى لإحصاء الكنائس . . . وحسبنا أن نقول :

إنَّ في «مصر الجديدة» وحدها ٣٤ (أربعاً وثلاثين) كنيسة لطوائف مختلفة وفيها سبعة مساجد للمسلمين ...!!!

غير أنَّ المدنية الحديثة - ويقال إنها لا تتعصب لدين ولا تتعصب ضد دين - هذه المدنية وضعت خطتها ببصر ، ونفذتها بأناة وتعمد ، وقصدت قصداً صريحاً أن يندسر الإسلام وتضمحل شعائره في العمران الجديد وأن تبقى المسيحية وحدها .

<sup>\*</sup> كان هذا الوضع في مصر عام ١٩٦٢ .



وضاحية مصر الجديدة ليست إلا مثلاً لغيرها من البقاع التي يمتد فيها العمران ولا يمتد فيها العمران ولا يمتد فيها الإيمان وهو ما تلحظه بسهولة في كل مكان .

إنَّ منطقة الرمل بالإسكندرية - وهي نصف المدينة- بها فوق السبعين كنيسة ، على حين ليس للمسلمين - وهم كثرة السكان- غير بضعة مساجد .

لماذا يا قوم نُعامل بهذه الضغينة؟ ولماذا تُبذل هذه المحاولات السيئة لإظهار الكثرة المسلمة مُحقَّرة العقيدة مغموصة الشارات؟ .

إنَّ المسجد في المجتمع الإسلامي ضرورة ما مثلها ضرورة ، وأتباع هذا الدين مكلَّفون بالتردد عليه خمس مرات في اليوم .

ثم هو يضم إلى ساحة العبادة مرافق للنظافة والتطهر تؤدى خدمة جليلة للحياة العامة في بلد أكثر من تسعة أعشاره مسلمين .

قلت : إنَّ الحضارة الإسلامية بارزة في أحياء القاهرة القديمة وهي حضارة لم تحُابِ المسجد ولم تَجُر على الكنيسة .

بل أقامت من المساجد ما يكظ المسلمين دون نقص.

ومن الكنائس ما يكفى المسيحيين دون زيادة .

لكن الموقف الآن تغيّر تغيراً يستدعى التأمل.

فإنك تمر بميدان «التوفيقية» في القاهرة فتجد نحو سبعة آلاف مسلم يصلون الجمعة في الطريق العام، يفترشون الحصير أو ورق الصحف. أو الأرض العراء.. مساكين لا مسجد لهم !!!

بينما قريب منهم ، وعلى مسافة مئات الأذرع جملة كنائس متجاورة . . أما الأحياء التى تكاثف فيها السكان ، فجمهور المصلين يحتاط بالمسجد ويتناثر حوله يستقبل الحر والقر .

إن القاهرة عاصمة الأمة العربية الضخمة - تضم الآن قرابة ثلاثة ملايين نسمة (١). والمساجد التي بها هي التي بُنيت يوم كان السكان عُشر هذا العدد لم تزد شيئاً يُذكر . . . فهل جمدت بيوت العبادة الإسلامية كي تبلي مع الزمن ، وتذهب مع الماضي؟ واليوم أقرأ في مجلة المصور كلاماً يستحق التسجيل ، وهاك نصه :

<sup>(</sup>١) كان هذا يوم إصدار الطبعة الأولى للكتاب (الناشر) .

«أريد أن أستجوب الأستاذ الشيخ «أحمد حسن الباقورى» – وزير الأوقاف – : هل فكّر سيادته مرة في الطواف بشوارع العاصمة عند صلاة الجمعة ، ليرى أن الدنيا لا تزال بخير ، وأنّ الإسلام لا يزال بخير ، وأنّ بيوت الله عامرة إلى حد أنها تضيق بالمصلين . فلا يجد أكثرهم مكاناً له إلا في الطريق العام فهو يفترش الصحف ، وتحرقه حرارة القيظ في الصيف ، ويغرقه وابل المطر في الشتاء ؟

إننى أطالب الأستاذ الباقورى بأن يطل مرة من نافذة وزارته ، ليرى المسلمين أمام «الجامع» الملاصق لها . . «جامع جركس» ليراهم وقد سدوا الطريق وخفضوا جباههم للله في عرضه وعلى أرضه!

ثم أطالبه بأن يُفَوِّت على نفسه مرة صلاة الجمعة - وسيغفر الله له هذه المرة - إذا هو طاف خلالها بطرقات العاصمة ، ليرى المشهد نفسه ، الذى يراه أمام «جامع جركس» ، أمام جامعى «الكخيا» و «أولاد عنان» . وككل جامع في البلد .

بل إنه لو كلف نفسه مشقة الذهاب إلى شارع «عرابى» -مثلاً - فسيرى شارع سوق «التوفيقية» وقد تحول إلى مسجد في العراء . . في عرض الطريق . . لأنَّ هذا الحي كله ليس به مسجد واحد .

ولو زاد سيادته نفسه مشقة ، فسيرى أحياء كثيرة شأنها شأن ذلك الحي .

وأشهد أننى لم أر واحداً من أبناء العقائد الأخرى يؤدى صلاته في الطريق، في أي بلد من بلاد العالم.

ولكن الإسلام دين سمح ، يبيح لصاحبه الصلاة في أي مكان .

بَيْدَ أَنَّ وزير الأوقاف لا يجوز له أن يستغل هذه السماحة في تعذيب المصلين بقيظ الصيف وبرد الشتاء .

وإذا كانت ميزانية الوزارة لا تسمح ببناء مزيد من المساجد، فلماذا لا تتحول المدارس مثلاً، وهي معطلة يوم الجمعة، إلى مساجد يؤدي المسلمون فيها فريضة الصلاة» ؟

وليت وزارة التربية والتعليم ترضى أن تكون مدارسها مساجد يوم الجمعة .

إنَّ أغلب المسيطرين على هذه الوزارة يوجلون من أى سمة إسلامية تصبغ المعاهد والجامعات .

كأنما كُتِب على دور العلم عندنا أن تعيش بلا نسب ولا وجهة ، وذلك في بلادنا وحدها .

أما جامعات الغرب ومدارسها فإنَّ الصلبان فوقها والكنائس في مداخلها ، وثياب الكهنوت يرتديها الرجال المسئولون حتماً عند توزيع الإجازات العلمية الكبرى .

ما أتعس حظ الإسلام !!

ولنترك «وزارة التربية والتعليم» إلى «وزارة الأوقاف» وهي موضوع القضية المعروضة . ولست هنا أحاول الدفاع عن سياستها في رعاية المساجد .

> ولكنى أعرف قصة لجامع «جركس» هذا . ينبغى أن تُذاع . فقد وضعت الوزارة مشروعاً بإعادة بنائه موسعاً مجملاً .

وعُرِض المشروع على بلدية القاهرة لإقراره ، وصادف ذلك صدور قانون يمنع هدم العمارات القائمة وإعادة بنائها .

ورأى رؤساء البلدية - وهم مهندسون أذكياء جداً - أن يطبقوا القانون على المسجد! كأنَّ وزارة الأوقاف ستهدم المسجد كي تؤجره بعد تجديده بثمن أغلى . .

وبقى المسجد على حالته الرثة وضيقه البالغ.

وعندما تُلقى نظرة على مبنى مسجد «الكخيا» وتقارن بينه وبين العمارات الوضيئة الرشيقة المقامة حوله تشعر بغُصَّة .

وأعرف أنَّ الوزارة تساوم البلدية منذ سنين كى تسمح بضم القطعة المجاورة له وإعادة بناء المسجد بعد دفع ثمن مناسب للأرض التى ضُمت .

ولكن البلدية قاومت وتراخت ولا أدرى ما تم إلى كتابة هذه السطور؟

ولكن الذي يدريه كل مسلم أنَّ مسجد «الكخيا» لا يزال خربة كبيرة في المنطقة التي يقع بها .

ولا أدرى . هل مهندسو البلدية هؤلاء يكنون للإسلام حظاً ما من احترام ؟ أو يعرفون أنَّ «مصر» عرضت لها ظروف نقلتها من حال إلى حال؟

لقد كرهوا أن يُبنى مسجد كبير في ميدان «محطة مصر» يمثل الحضارة العربية ، ويستقبل الألوف الوافدة على العاصمة ، ويسد فقر هذه المنطقة إلى مسجد رحب منيف .

ورأوا -ببصائرهم النيرة ، وتربيتهم المدرسية الناضجة - أن خير ما يمثل في هذا الميدان الشاسع هو تمثال «رمسيس» فرعون مصر القديم قبّحه الله ، وقبّح النزعة الفرعونية التي أوحت بإقامته . !!

وأنا أعلم أنَّ «وزارة الأوقاف» كانت على أهبة كاملة لبناء هذا المسجد في أرضها وبأموال المسلمين ، لكنها توقفت مرغمة ...

أما المصيبة التى لا تُقابل ببكاء ولا يُسمح فيها لرثاء ، فهى مصيبة تجميل القاهرة . فإن هذا التجميل اقتضى هدم أربعة عشر مسجداً لوزارة الأوقاف عدا بضعة مساجد للجمعية الشرعية وغيرها .

> ونحن مذهولون ، لهذا الصنيع الذي اجترحه الإنجليز السمر . ويكاد القلب يقف لهذل الصنيع الشائن . .

وأثبت هنا أسماء المساجد التي درست معالمها ، وذهبت مع الريح :

| <del>-</del>                               | -          |
|--------------------------------------------|------------|
| ۱ – مسجد سليمان الغزى                      | تفتیش ثان  |
| ۲ – مسجد العدوى                            | تفتیش ثان  |
| ۲ – مسجد البلخي                            | تفتیش ثان  |
| ٤ - زاوية أولاد شعيب                       | تفتیش ثان  |
| <ul> <li>مسجد أبى قابل العشماوى</li> </ul> | تفتیش ثان  |
| ٦ – محمود كاتم السر                        | تفتيش ثالث |
| ۷ – زاویة الکزرونی                         | تفتيش ثالث |
| ٨ – شمس الدين أغا                          | تفتيش ثالث |
| ۹ – زاویة عثمان                            | تفتيش ثالث |
| ١٠ - زاوية بشير أغا                        | تفتيش ثالث |
| ١١ - مسجد عز الدين الخطيري                 | تفتيش رابع |
| ۱۲ – مسجد المسيري                          | تفتيش رابع |
| ١٢ - مسجد بشير أغا المستجد                 | تفتيش رابع |
| 1٤ - مسحد الحفنه                           | تفتیش خامس |

وهناك مساجد أخرى للجماعات الإسلامية نذكر منها اثنين للجمعية الشرعية :

١ - مسجد التنظيم بشارع مجرى العيون البحرى .

٢ - زاوية عثمان بمراسينا.

ولست أدرى لماذا ركب السيد «عبد اللطيف البغدادي» وزير الشئون البلدية والقروية هذه الخطة الجائرة ؟

لقد كان العزاء الوحيد من فقدان هذه البيوت التى أذِنَ الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه ، أن تمهد إدارة البلدية عشرين قطعة أخرى من الأراضى التى تملكها فى الأحياء الحديثة ، وأن تتولى بناء مساجد عليها تكون عوضاً عن تلك التى هُدمت .

فإن عجزت عن ذلك الصنيع ، قدمت الأرض الصالحة للبناء ، والمال القليل أو الكثير الذى تستسيغ دفعه ، وطلبت إلى «وزارة الأوقاف» أن تُنشئ هذه المساجد . . ولكن البلدية لم تفكر في شيء من هذا .

ومن أين يجيئها التفكير الطيب، ومنزلة بيوت الله لدى رؤسائها نزلت إلى درجة الصفر . . ؟

※ ※ 。

وزاد الطين بَلَّة أن «وزارة الأوقاف» نفسها مهددة بالزوال.

وبين الحين، والحين تسمع صحفياً هنا وهناك، يندِّد بوجودها ويستعجل دقن رُفاتها!! . والحماس الكامن وراء عبارات الطعن في الوزارة والتهكم على رسالتها يستدعى التأمل.

فإنَّ أصحابه تبرد مشاعرهم وتفتر حرارتهم ، حين يتكلمون عن حانات الخمر ، وصالات الرقص . كأنَّ هذه المؤسسة الدينية أخطر على الأخلاق والآداب من مباءات الرجس والفجور .

ونحن نعلم أنَّ هناك تقصيراً في أعمال هذه الوزارة يجب علاجه.

ولكن البون بعيد بين ناقد يريد بكلامه تحقيق الصالح العام للدين والأمة .

وآخر يريد بكتابته الإتيان على بقايا الإيمان والخير في هذه البلاد . . .

وعندما صدر القانون بالاستيلاء على الأوقاف الخيرية وتمليكها لصغار الزُرَّاع، كنتُ أرى العجب . . .

هذا القانون يفضى بتوزيع نحو خمسين ألف فدان يملكها الأقباط ، ونحو مائة وخمسين ألف فدان يملكها الأقباط ، ونحو مائة وخمسين ألف فدان يملكها المسلمون على الفلاحين ، بعد أن تتولى الدولة - بطريقة مرسومة كما يقال- الإنفاق على جهات البرلدى الفريقين . .

ومع ذلك فقد كان مندوبو الإصلاح الزراعي يدخلون وزارة الأوقاف كما كان الجنرال «غورو» يدخل دمشق، ويتعجلون الاستيلاء والتوزيع بلهفة ظاهرة.

فى حين أنَّ أحداً منهم لم يذهب إلى «دار البطريريكية» لتنفيذ ذلك القانون . وهذا عوج في السلوك يبعث على الريبة ويثير الحفائظ .

ولستُ أتصور أنهم يفكرون في اجتياح أوقاف المسلمين وحدها . وإن كانت الدلائل تشير إلى ذلك .

إنَّ ذلك مستحيل -كما أعتقد- لكن ما معنى الإسراع هنا والبطء هناك ؟ وعندى أنَّ من الخير إلغاء هذا القانون كما ألغى مرسوم القانون بإنشاء مديرية التحرير، فذلك أروح للقلوب وأدعى إلى طمأنينة المؤمنين . .

#### \* \* \*

وكارثة أخرى حلت بالمساجد، وأصابتها بضر شديد . . . !!!

تجمعت مقدمات هذه الكارثة من سنين طوال أيام الاحتلال البريطاني.

ثم بعد اضمحلال الروح الديني وسطو الحكَّام والكبراء على الأوقاف وتبديد مصارفها في غير ما أنشئت له وحبُّست عليه . . .

ونجم عن ذلك أنَّ عشرات المساجد لحقها البِلي ، ونال منها الإهمال . فتداعت جدرانها وحالت معالمها ، وعطلت مغانيها . . .

والعجب أنَّ ذلك يحدث في بيوت الله عندنا ، في حين أنَّ الأموال الأمريكية ترد بكثرة لبناء مزيد من الكنائس الشاهقة ، وإن كانت هذه الأموال تظهر في صورة تبرعات مجموعة من المواطنين وليست عوناً من الخارج لأغراض مريبة ! ونحن المسلمين - لابد أن نواجه هذه الحال ، وأن نرصد من الأموال ما يصون بيوت العبادة لدينا ويحفظ مكانتها ويستديم هيبتها .

والمسجد ليس مرفقاً خاصاً لطائفة معيَّنة ، إنه مؤسسة اجتماعية منوعة الأهداف رحيبة الغايات ترتبط بازدهارها أخلاق لا تقوم أمتنا إلا بها .



وليس من المجون أو من الغرور أنَّ الاستعمار يريد الإتيان عليه والإجهاز على رسالته . إن القضاء على المسجد يعنى إبادة دين ، ومحو تاريخ ، واستئصال أمة .

ولذلك نرى من حقه على الدولة أن تهتم به وأن تعين على بقائه . وأن ترصد من الميزانية العامة ما يحقق ذلك .

كم تظن عدد المساجد المخربة في القاهرة وحدها؟ إنها تقارب المائة .

منها نحو السبعين تتبع وزارة الأوقاف عدا ما يتبع مصلحة الآثار ، وما يتبع الأهالى . ونحن نناشد الدولة أن تتلافى هذه المأساة .

وهاك بياناً بأسماء المساجد المخربة التابعة لوزارة الأوقاف ، ومواقعها .

#### بيان

بأسماء المساجد الخربة والخرابات(١) التابعة لوزارة الأوقاف بمدينة القاهرة.

### التفتيشالأول

| الموقع                 | اسمالمسجد                                       |
|------------------------|-------------------------------------------------|
| حارة الزهرية بالنحاسين | ١ - الفضاء المتخلف من مسجد الصالح أيوب          |
| خان الخليلي            | ۲ - مسجد الغورى                                 |
|                        | ٣ - الفضاء والإيوانات والخرابة خلف مسجد         |
| النحاسين               | الملك الناصر                                    |
| النحاسين               | ٤ - خربة خلف مسجد برقوق من الجهة الغربية        |
| النحاسين               | ٥ - خربة خلف مسجد السلطان الكامل بالجهة الغربية |
| برجوان                 | ٦ - زاوية جولامد                                |
| مرجوش الجواني          | ۷ - مسجد الغمري                                 |
| أمير الجيوش            | ۸ – بهى الدين البلقيني                          |
| بين السيارج            | ۹ – شمس الدين الزركشي                           |
| الحسينية               | ۱۰ – سیدی کمال                                  |

<sup>(</sup>١) هي المدارس الدينية و المساكن الملحقة بالمساجد لسكني موظفيها ، وكان الأقدمون يبنون مع المساجد أجنحة للأغراض الاجتماعية النبيلة .

#### الموقع

# البيومي

الدراسة

كفر الزغاري

حارة الكفر

كفر الزغاري الجديد

حبس الرحبة

الصالحية

خان سرور رقم ۹۵

خان الخليلي

السبع قاعات البحرية رقم ١٩

حارة اليهود الربانيين

سوق السمك القديم

شارع نجم الدين - باب النصر

البنهاوي

#### اسمالمسجد

١١ - المدبولي

۱۲ - زاوية العنبرى

۱۳ - زاویة الجندی

۱٤ - السلاموني

١٥ - خربة خلف مسجد الشيخ خليل

١٦ - مسجد القرافي بدر الدين

١٧ - نور الدين العجمي

۱۸ - زاویة خان سرور

١٩ - زاوية محمد سعيد شقمق

۲۰ - الشيخ الجبعاني

٢١ - القاضى بركات الشهير بالمنسى

۲۲ - زاویة الزنکلونی خامس

٢٣ - مسجد نجم الدين أول

٢٤ - خربة خلف دورة المزهرية

### التفتيش الثاني

#### الموقع

درب الحكمة

حارة بهاء الدين

حارة الطمار

حارة الدعكى بير حمص

درب الشرفا رقم ٤٦

شارع مشتهر بعابدين

حارة أبو قدرة

#### اسمالمسجد

١ - ضريح وزاوية أم العش

٢ - ضريح وزاوية بهاء الدين

٣ - مسجد محمد العراقي

٤ - زاوية الدعكى

٥ - شهاب الدين

٦ - مسجد وضريح الأنصارى

٧ - ضريح محمد دقيق العيد

داخل قصر عابدين علوة الكوم حارة النوبي رقم ٣٧ الجامع الأحمر حارة الأمير حسين المتفرعة من درب عبد الخالق أبو الوفا بالفوطية باب البحر باب البحر درب الخف المتفرع من باب البحر زقاق الجامع المتفرع من درب الإبراهيمي السد المتفرع من حارة سننات شارع الطواشي

الموقع

درب سعادة سابقاً - باب البحر

حارة البوارين

شارع بین الحارات

شارع الصبان- عطفة المبرقعة

#### الموقع

الدرب الجديد بالسيدة زينب حارة الهياتم درب الجماميز

#### اسمالمسجد

٨ - ضريح حسن الأكبر

٩ - مسجد مصطفى الصغير

١٠ - زاوية وضريح محمد الخباز

١١ - مسجد خربة ودكاكين

١٢ - زاوية الأربعين

١٣ - مسجد أبي بدير العريان

١٤ - مسجد البرماوية

١٥ - خرابة ومساكن تابعة لوقف الست سالمة

١٦ - الجدعلي

١٧ - زاوية إسلامي أغا

۱۸ - زاوية السنى

١٩ – زاوية سعدة

۲۰ - زاوية القوصية

٢١ - زاوية البوارين

٢٢ – زاوية محمد زيادة الأنور

٢٣ - زاوية وضريح أبي طالب

### التفتيش الثالث

#### اسمالمسجد

١ - مسجد الجنيد

٢ - مسجد محمد الكردي

#### الموقع

درب الجماميز حارة عمر شاه شارع الخضيرى شارع الركبية شارع بدر الدين الوفائى شارع الجديد طريق المقطم شارع الجديد طريق المقطم حارة عبد الباقى حارة اللبودية درب الجماميز سوق السمك بالبغالة

#### اسمالمسجد

٣ - زاوية سعد الدين

٤ - زاوية أغاشكيان

٥ - زاوية وضريح الأربعين

٦ - مسجد شجرة الدر

٧ - مسجد بدر الدين الوفائي

٨ - مسجد المسجيين

۹ - زاویة وضریح سیدی عوض

١٠ - زاوية وضريح الشيخ محمد أبي زغلول

١١ - مسجد يوسف الكردي

١٢ - زاوية محمد بك عبده

١٣ - زاوية بمبة فائق خليل

### التفتيش الرابع

#### الموقع

شارع نافعي بالسيدة زينب

شارع الكورنيش الجديد ببولاق شارع الجوابر ببولاق شارع عشش النخل ببولاق شارع الخضيرى حارة الجامع

#### اسمالمسجد

١ - فضاء مسجد الخضيري

٢ - زاوية سميحة

٣ - زاوية عشش النخل

\$ - زاوية الكسات

٥ - زاوية بشير أغا

### التفتيش الخامس

#### الموقع

شارع النبوية ملاحق لمسجد النبوية درب الدليل شارع سكة المرداني

#### اسمالمسجد

١ - مسجد عبد الله جاويش

٢ - زاوية السبع بنات الأيتام

٣ – مسجد العنبري

٤ - مسجد الحرشلي

#### الموقع

شارع سوق السلاح شارع الغندور شارع الوالى حسين شارع نور الظلام عطفة المطبعة شارع الألفى حارة العمارشة بالحلمية

شارع درب سعادة

#### اسمالمسجد

٥ - زاوية صالح كتخدا٦ - مسجد محمد سودون

٧ - زاوية الروزمانجي

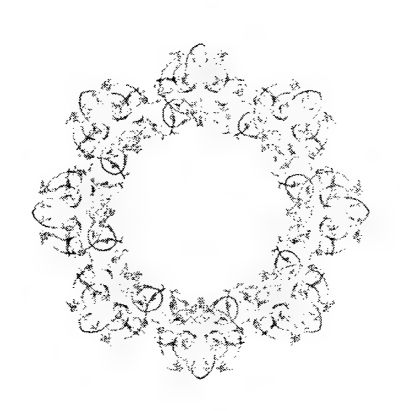
٨ - زاوية الأربعين

٩ - مسجد بنت المعمار

١٠ - مسجد عثمان الحطابي

\*\*\*

ذلك إحصاء ناطق الدلالة . . . . ولن نُعقَّب عليه!! . . . . .



# الموظفالنموذجي

قلت أنفاً: إنَّ سياسة الاستعمار القريبة المدى والبعيدة المدى تستهدف القضاء على الإسلام وتسويد يومه وغده.

وقد أعدت لذلك أجهزة حكومية معيَّنة اختارت أعضاءها بدقة ليؤدى كل منهم دوره المنوط به في حدود تنسجم مع الغرض العام وتتفق مع النتائج المقدرة .

والشوط الأول للموظف الذى يحوز رضاء الرؤساء أن يكون فارغ القلب من الإيمان، لا تشغله مصلحة قومية عليا، ولا تُحركه عاطفة إسلامية، ولا يبالى بشىء أبداً إلا بأداء واجبات الوظيفة كما رُسمت له.

ولا بأس بعد ذلك أن يكون فاسقاً سكيراً هاجراً للصلاة جريئاً على حدود الله ، فتلك أمور أقل ما توصف به أنها لا تهم المستعمرين .

حدَّ ثنى صديق أنَّ «وزارة المعارف» أرسلت أحد مفتشى اللغة العربية إلى مدرسة أجنبية لبحث حالتها ، وكان ذلك في رمضان .

وحار الناظر - وكان يونانياً - كيف يُحيِّي المفتش القادم ؟

تُرى أصائم هو أم مفطر ؟

فقال - مختبراً -: أقول رمضان كريم ...

وأجاب المفتش: ليس لرمضان عندي شيء!!

وهنا أمر الناظر اليوناني بإحضار القهوة للمفتش المسلم! الذي يتجرعها - إن شاء الله - لهيباً يوم القيامة .

والغريب أن المفتش من «دار العلوم» . . ولكن أبناء «الجامع الأزهر» و «دار العلوم» إذا كفروا كانت لعنتهم نكراء زعراء ، لأنهم يحاولون أن يظهروا للناس وكأن الدين لم يعترض حياتهم يوماً ، أو أنهم لم يتأثروا به قَطْ .

أما العشرون سنة التي انقضت أمام عصا الفقيه في الكُتَّابِ وأمام تراث الأقدمين في المعاهد والكليات . . فهذه ذهبت سدى .

ولمَ ذلك؟ لضمان المستقبل الرخى والترقيات المتتابعة!

فإن يك هذا الشأن من له بالتعليم الدينى صلة ، فكيف بخريجى التعليم المدنى الذين لا يعرفون من الإسلام إلا ما أعرفه أنا أو تعرفه أنت عن حياة سكان المريخ ؟ معرفه الذين لا يعرفون من الإسلام إلا ما أعرفه أنا الأخرى كرد أن الاستعمال الحريفة المحكمة عن حال الحريفة المحكمة المحك

من هؤلاء الناس، ومن أبناء الديانات الأخرى كوَّن الاستعمار الجهاز الحكومي المشتمل على ألوف الموظفين، وَوكَّل إليه أن يحرس مستقبل أمتنا العزيزة!!

وحسبى أن أضع تحت النظر المتفرس صورتين لهذا اللُّون من الموظفين إحداهما من بيروت ، والأخرى من القاهرة .

#### \* \* \*

قال صاحب مذكرات بيروتى:

«كان ذلك الموظف يسكن حياً إسلامياً ، وكان بجواره مسجد يُذكر فيه اسم الله ، ويدعو فيه المؤذن خمس مرات في اليوم إلى الصلاة والعبادة والخير : «حي على الصلاة ، حي على الفلاح» .

ولكن هذه الدعوة النبيلة وهذا الكلام الجميل لم يعجبا ذلك الإنسان ، ولم يكن بوسعه نقل المسجد من جواره ، فارتحل عن الحي .

وساله أحدهم: غريب أمرك يا فلان . . لقد كان آباؤك وأجدادك يطربون لهذا الأذان ، فما الداعي للنفور منه الآن ؟!

قال: لهم رأيهم، أما أنا فيزعجني هذا الأذان. وقد تتهمني بالتعصب، وذلك رأيك، ولكن هذه هي الحقيقة.

كان صاحبنا من كبار الموظفين في الدولة ، وكان في دائرته موظفون كثيرون من مختلفي الطوائف ، ولكنه كان يُطبِّق نظرية الوطن القومي بصرامة .

لم يكن يكره المسلمين في «لبنان» فحسب ، بل في كل بلد له بلبنان صلة .

هو يكره «السورى» لأنه مسلم ، ويكره «المصرى» لأنه مسلم ، ويكره «العراقى» لأنه مسلم .

ويُفضِّل أن يعيش في عزلة منكمشاً على نفسه .

إنه مثال الموظف النموذجي الذي يُطبَّق سياسة «الغرفة السوداء» ، تراه ضِّيق الخبال محدود الذكاء ، يحفظ القوانين ، ولا يُحسن التصرف بها .

يُعقِّد المسائل أكثر مما يُسهِّلها ، ويخلق حولها جواً من الغموض والإبهام .

إنه حقود حسود ، لا يترك فرصة تمر من غير أن ينتقم من الذين يخالفونه في الرأى ولو بعد سنين ، مستخدماً في ذلك نفوذه ووظيفته .

شغل عدة مراكز إدارية ، ونُقِل إلى عدة دوائر ، وأثرى وأصبح من أرباب النِعَم بفضل عرق جبينه ، طبعاً !!!

ولم يسأله أحد في يوم من الأيام: من أين لك هذا ؟

كان في دائرته موظف من طائفته يحضر إلى مكتبه متى شاء ، ويتغيب متى شاء ، ولا عتاب . ولا عتاب .

وكان إلى جانبه موظف مسلم يرى ذلك بأم عينه ، فيسكت خشية الانتقام منه . وحدث مرة أن طلب الموظف المسلم إجازة نظراً لضعفه ومرضه ، فرفض حضرته منحه يوماً واحداً ، وانتهره قائلاً : «إنَّ أشغال الدائرة تتراكم يوماً بعد يوم فكيف تتغيب؟ ولمن تتركها ؟

- ولكن فلاناً يا سيدى يتغيب باستمرار ، إنه لا يحضر إلا في المناسبات .
  - عليك نفسك ، ولا تتدخل فيما لا يعنيك!

لقد كان صاحبنا يجمع المجد من أطرافه: فهو ابن أسرة معروفة.

وهو تلميذ معاهد الرهبان ، وربيب «الغرفة السوداء» يحضر اجتماعاتها ، ويطبق سياستها ، وينفذ خططها المرسومة بحكمة وإخلاص .

أضف إلى هذه المزايا أنه صنيعة الفرنسيين ، فهم الذين خلقوه ، وفسحوا أمامه مجال الترقى والتقدم .

فكان يترقى بقدر ما يُظهر من تعصب ، يُثبت كفاءته في هذا الميدان .

كم هم الموظفون النموذجيون الذين ورثهم عهد الاستقلال من أمثال هذا المخلوق؟

\* \* \*

لندع الشمال إلى الجنوب، ولنفتش نحن أيضاً عن مواريثنا من الأشخاص الذين احتل الاستعمار عقولهم وقلوبهم، فلما طردناه من أرضنا، بقى في تفوسهم لم يخرج.

. . . هو مهندس كبير- ويؤسفني أن تجيئ الأمثلة من هذه الطائفة مع أنَّ بها رجالاً يستحقون كل إجلال - تولى منصباً يستطيع فيه أن يأمر وينهى وأن يتعب ويريح . . .

وكان يسكن في «مصر الجديدة» على مقربة من ساحة فيحاء ، نهضت على جانبها البعيد كنيسة تنطح الآفاق بأبراجها الشم ، ويشهد طرازها البيزنطى الفاخر والمكان الذي شغلته بأنها تكلفت نحو مائتي ألف جنيه .

ولا أحب الاستماع إلى الإشاعات التي تقول: بأنَّ مهندسنا المحترم هذا له يد طولى في التصريح بالبناء وإتمامه .

ولكن الشيء الذي يجب أن نتابعه بعناية هو أنَّ مسلمي الحي كانوا يحتشدون للصلوات في الجانب الآخر من الساحة العريضة .

ولقد وسعتهم هذه البقعة من أرض الله ، وأذكر أنى صليت معهم الظهر - ومعى زميلي الشيخ سيد سابق .

وأرسلتُ طرفى يمنة ويسرة ، فرأيتُ سوراً من القصب واللَّبن حول قطع مبعثرة من الحصر ، وفي جهة القبلة كرسي يمثل المنبر!

وطابع المكان كله يدل على العوز الشديد .

واقترب منى أحد الأهلين وقال: إنَّ جمعية «الإمام على بن أبى طالب» سوف تبنى مسجداً بهذا المكان ، وهي تجمع الصدقات له .

وبعد فترة من الزمن جاءني النبأ الغريب.

إنَّ المهندس الكبير - وكان رئيساً للبلدية - أمر بإزالة السور ومحو المسجد ومنع البناء . وأرسل إلى رجال الشرطة يطلب إليهم التنفيذ .

ولكن منع الجمهور من أداء الصلاة والأذان لها في بقعة ملائمة لهم أمر يستحيل تنفيذه!

وهَبْ أَنَّ السور التافه قد زال بغتة . . إنَّ المؤمنين سوف يستحثهم ذلك إلى إعادته وحراسته .

وفى ليلة معيَّنة اجتمع ستة عشر بنَّاءً ، وتواصوا بينهم ألا يطلع الصبح حتى يكونوا قد رفعوا السور أربعة أمتار ، وحتى يكونوا قد أبرزوا بناء المسجد في ذلك الميدان!

وجُنَّ جنون رئيس البلدية لهذه الجريمة النكراء ، كيف أمكن المسلمين بناء مسجد متواضع بهذه السرعة!

إنه - وهو الموظف الكبير - يجب أن يمنع هذا العدوان الغاشم.

والمضحك أنَّ هذا الرجل يحمل اسماً إسلامياً كتبه أبواه في شهادة الميلاد.

شرع ذلكم الرئيس المسلم يتخذ الأهبة لهدم المسجد ، فطلب إلى رجال الشُّرطة منع أى زيادة في البناء .

ثم أرسل إلى وزارة الأوقاف مهندساً يحمل استفتاءً خلاصته:

هل يجوز اقتطاع جزء من الميدان لبناء مسجد عليه دون إذن ؟

وصياغة القضية في هذا التساؤل الخبيث لها دلالتها.

الرجل يريد هدم بيت الله بفتوى من رجال الشرع!!

وتلقيتُ أنا السائل ، وكتبتُ الجواب الحق ، حمله باليد السيد المهندس الذي حضر إلى الوزارة لاستعجال الفتوى .

وأشهد أنَّ الرجل كان مُحَرج الصدر لتصرف رئيسه ، لكن ما عساه يفعل! ولم تعجب الإجابة طالبها.

بَيْدَ أَنَّ يقظة الشعور العام في المنطقة أكرهت الرجل على التريث في أمر الهدم، فعلَّقه بإنجاز وزارة الأوقاف لمسجد تبنيه في ناحية أخرى مجاورة .

فإذا أتمت الوزارة مسجدها هُدمَ ذلك المسجد . .

وعَزَّ على الأهالي أن يكون الرجل جريئاً في كفره إلى هذا الدرك .

ووصلت المسألة كلها إلى المسئولين الكبار فعالجوا الأمر بما ينبغي من حكمة .

وكان ذلك المهندس الحقود على الإسلام قد ترك خدمة الحكومة لأمر ما . فرأت البلدية أن تدع الجمهور يُكمل بناء المسجد ، وأبلغت الجمعية المشرفة عليه هذا الإذن ، وهي الآن بصدد إتمامه (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) من قول الحق أنَّ نُصرِّح بأنَّ الشيخ «أحمد حسن الباقوري» وزير الأوقاف أبلى بلاء حسنا في إعانة الأهلين على بناء مسجدهم .

### صحافيون شرفاء

أظن عداوة الاستعمار للإسلام أصبحت لا تخفى على مَن له مسكة ، وأحسب أنَّ وسائله قد افتضحت فما يُخدع بها إلا غافل .

إنَّ مصلحته العاجلة والأجلة فض المسلمين عن دينهم ، وإرخاص قيمته في أعينهم وتلقينهم الاستهانة بأوامره والجرأة على نواهيه ، والانصراف عن قضاياه ودس هذه السموم جميعاً في تعاليم معسولة .

ظاهرها الاعتدال والحياد والنظر المجرَّد إلى الأشياء ، وباطنها فصم العلاقات النفسية بين المرء ودينه حتى يحيا وهو سليب الإرادة طائش الوعى . ينجذب إلى كل تيار ويجرى مع كل صيحة . .

والسفارة الأمريكية في «مصر» وحدها أعدت في قسم الاستعلامات قرابة مائة موظف ، لأغراض النشر والدعاية ، وتزيد الميزانية المرصدة لهذه الشئون على ميزانية جامعة الدول العربية . .!!

وأعلم - ويعلم غيرى - أنَّ الأرقام التي تدل على المصروفات الظاهرة شيء آخر قد يقل كثيراً عما يُصرف في السر لضمان الأشياع والحبين!

وقد نتساءل: ما علاقة هذا بعداوة الإسلام والكيدله. وتلك نفقات لها نظائر في عشرات الدول الأخرى؟؟ وهو سؤال يرد حتماً!

بَيْدَ أَنَّ الذي يعرف أَنَّ شركة قناة السويس -قبل تأميمها- كانت تُنفق بضعة ملايين من الجنيهات على أغراض النشر والدعاية ، وأنَّ من بين هذه الأغراض إعطاء الإرساليات التبشيرية والمدارس الأجنبية ، ولفيف من حملة الأقلام ورجال الفن . الذي يعرف هذا يدرك أنَّ الاستعمار لا يُضيِّع أمواله سدى ، ولكنه يوظفها وفق سياسة خاصة . . . .

إنَّ صورة «الشيخ متلوف» التي كان يُراد بنشرها تحقير العالِم المسلم وإسقاط منزلته بين الناس كان صاحبها يتقاضى خمسين جنيهاً!

خمسين جنيهاً على الصورة الواحدة! لِمَ هذا كله ؟

حتى تنفتح شهية الحيوان الرسام لمزيد من الفن في تحقير رجال الإسلام . . . . فإنَّ رجال الدين الإسلامي -إن صحت التسمية - يفعلون ما لا يفعله في القديم ولا في الحديث رجال النصرانية واليهودية وسائر الأديان .

فيجب أن توضع الجوائز المغرية لقتلهم هم وحدهم دون غيرهم من أى مِلَّة أخرى! إنَّ المرتزقين من أموال الاستعمار والذين يتطوعون من تلقاء أنفسهم للحط من هذا الدين تجمعهم -طوعاً أو كرهاً- غاية واحدة .

هى إقصاء الإسلام من الحياة العامة حتى يخلو الطريق للغزو الأجنبي فيعربد كيف يشاء .

مَن الذي كان يتصور أنَّ السيد «كميل شمعون» جاسوس إنجليزي وهو رئيس دولة يُشار إليه بالبنان ؟

إنَّ الاستعمار يتخيَّر الرجال الذين يعملون معه من شتَّى الطوائف ، ولكل واحد دور خاص يقوم به ، ومن جملة الأدوار الموزعة بعناية تمثيل الرواية القذرة ، التى يُضار بها الإسلام وأهله أشد الضير .

والمتتبع لما يُكتب في الصحف ضد الإسلام يستغرب كيف جُنِّدت هذه الأقلام كلها لمناوشة هذا الدين وإسقاط رايته . . .؟

وسأفترض أنَّ هؤلاء الكُتَّاب شرفاء لا يعملون لحساب جهات أجنبية ، وأنَّ إهانتهم للإسلام نابعة من أفكارهم التي اقتنعوا بها ، وأنهم ليسوا ببغاوات تردد ما يُلقَى إليها ، إننى أفترض هذا .

لكن ما الرأى إذا كانت هذه الجهود المنظمة المترادفة تحقق برغم أنف أصحابها آمالاً صليبية معروفة ؟

فى برنامج «الشباب يريد أن يعرف . .» الذى قدمته الإذاعة المصرية حيناً من الدهر . قال السيد «فكرى أباظة» : إنّ أعظم رجل فى التاريخ الحديث هو «مصطفى كمال» في تركيا .

ولا أدرى لماذا يحترم رجل أبعد الإسلام عن الدولة ، ورسم سياسة جعل بها أمته ذيلاً للغرب ، وصديقاً لإسرائيل ، ومتسولاً يمد يده طلباً للعون ، وظهيراً ضد قضايا التحرر والشرف في الشرق الأوسط . . . ؟

ما الذي يجب أن يعيه الشباب من أستاذهم «فكرى أباظة» في هذا الجال، ولحساب مَن يُقال هذا الكلام . . .؟

وسئل «فكرى أباظة»: لماذا لم يتزوج ؟

فشرع يعرض على آذان الشباب رموزاً للنساء التي عرفها وكان لها أثر في حياته! هذا الصحفي الماجن شاخ في العبث .

وإذا كان الله لم يصن عِرضه بالزواج فلماذا يذكر عهره للشباب؟ وما الذي يجب على الشباب أن يتعلمه من هذا المسلك الشائن ؟

والتقيتُ بمدير الإذاعة في مكتب أحد الوزراء ، وقلت له: كيف تسمح لهذا الكلام أن يستمع إليه الناس؟ ووعد الرجل خيراً ...

ثم أُنصت للراديو بعد أيام فإذا هو يعيد الحديث المسجَّل . .

وقال لصديق: كأن هذا تحد!! فأجبته: لا . لا . !!

إنَّ الرجل نسيني بعد ما خرج فما خطرتُ له على بال . !!

كيف تظن أنهم يأبهون لنصح عالِم مسلم ؟ .

إنّ التوجيهات الحديثة توصى بازدراء نصائح علماء الدين وتجاهل أشخاصهم ٠٠٠

لقد ذكرت لى أنك منذ أيام نصحت غلاماً في السينما أرسل ست نكت متتابعة عن المرأة وزوجها وعشيقها المختبئ تحت السرير .

غلام في الخامسة عشرة من عمره في مرحلة التعليم الإعدادي عنده هذه القُدرة؟ إنه خريج مدرسة أخبار اليوم ، إنك نصحته ثم أدبر عنك !!

ذاك لأنك تلبس بدلة إفرنجية ، ولو أنك تلبس العمامة لأمسك بخناقك وأعانه الآخرون على إخراجك من المكان . . إنّ سبعين سنة من الاحتلال البريطاني لمصر يجب أن تخلف كل هذه الرؤاسب الكدرة . .

دعنا من هذا الاستطراد ، ولنعد إلى السيد «فكرى أباظة» . . .

إنّ حديث سُكْره وتسوله الجنسي ليس موضع تعليقنا.

ولكن الذى ألفت النظر إليه أنَّ هذا الرجل صحا بغتة من مجونه ليُعقِّب على مقترحات «مجلس الأمة» أيام انعقاده ، فإذا هو يغتاظ من مشروع قانون لتحريم الخمر ويغتاظ أكثر من مشروع قانون لفرض الزكاة . . .

عجباً . . أموكل أنت يا رجل باعتراض كل عمل إسلامى؟ أهذه هي الوطنية؟ . إنَّ الاستعمار لا تقر عينه بشيء كما تقر للكلام الذي تقول . .

الإسلام- يجب إبعاده عن الدولة ، الخمر حلال ، الزواج نافلة ، الزكاة لا تُفرض . . ومع ذلك فالسيد فكرى أباظة مسلم مشهور . .

لقد أثبت في كتابي «الاستعمار أحقاد وأطماع» و «ظلام من الغرب» مقالات كثيرة ناطقة بنيَّة السوء ضد الإسلام ونبيه وكتابه ، فلن أطيل السرد والاستشهاد هنا . ولكني أحب أن أومئ إيماءة خفيفة إلى قضية الأسرة ورغبة الكُتَّاب المعاصرين في حلها على هواهم .

هناك نفر يُعلنون - بصراحة - أنَّ تنصير المجتمع في العلاقات الشخصية قد آن أوانه ، ويجب منع تعدد الزوجات ، وتقييد الطلاق ، وإلغاء الأحكام الإسلامية في هذا الشأن . . .

ومع إلحاح هذا النفر وانتهازه كل فرصة للطعن في تعاليم الإسلام والتحريض على نبذها فإنَّ الجبهة الإسلامية لا تزال ترد الضربات بقوة وصبر .

لكن المدافعين عن الإسلام فوجئوا بهجوم آخر.

فإنَّ الأستاذ «محمد زكى عبد القادر» -وكان الظن به حسناً- طلع علينا بمقال يغض فيه من نظام الأسرة ، بل ينقضه من دعائمه .

ويذكر أنَّ هناك آراء بأن يعيش الناس . هكذا . . وهي آراء لها وزنها .

ولا ندرى هل نضح على الرجل جو الكفر الذى تضطرب فيه صحافتنا أم هي زلة يوشك أن يتوب منها؟ نرجو .

وهاك كلمة الأستاذ - المتزن- ضد نظام الأسرة . . . قال :

«إنَّ الأسرة في مصر تتدهور كما هو حالها في كثير من البلاد ، وإذا استمر هذا التدهور بمعدله الحالى . فليس يعرف أحد ما سيكون مصير الزواج . ولا مصير الجنس البَشرى كله .

ولا يزعم أحد أنَّ الزواج لا يمكن أن يُلغى لأنه سُنَّة من سُنَن الوجود، أو حاجة ضرورية من حاجات الإنسانية .

فإنَّ التطور الخطير الذي يجتازه العالم . ويكاد يزعزع الكثير من القيم التي نبتت الاف السنين . لا يبعد أن يتناول الزواج أيضاً .

إنَّ الدين نفسه - وهو سند أساسي لنظام الزواج- يتعرض لحملات شديدة . وتأثيره الروحي في النفوس يتضاءل شيئاً فشيئاً .

وفى كل مائة حالة زواج فى مصر يقع الطلاق فى ثلاثين حالة .

ولا يكاد يعتقد أحد أنَّ السبعين الباقية هي حالات سعيدة . .

فأغلب الظن أنها سيئة أيضاً وإن لم تبلغ حد الانفصال.

ويرى البعض أنَّ أسوأ ما فى الزواج أنه استمرار على حالة واحدة متكررة داعية إلى السأم والضيق، فى عصر يبدو كل شىء أمام الإنسان فيه وكأنه يتطور ويتغير من يوم إلى يوم.

والزواج يستند إلى مفهوم ديني أكثر مما يستند إلى ضرورة طبيعية .

وقد وُجد من الفلاسفة والمفكرين من اعتبروا الزواج حالة منحطة من حالات الإنسان .

وقال آخرون: إنَّ الإنسان يستطيع أن يعيش من غير زواج ، ولكنه لا يستطيع أن يعيش من غير طعام .

ودليلهم على ذلك أنَّ هناك ألوفاً مؤلفة من النساء والرجال لا يتزوجون .

ومن الوسائل التى يلجأ إليها بعض المتزوجين فى «أوروبا» و «أمريكا» حتى يقطعوا رتابة الزواج وملله. أن يعطى الزوجان أحدهما الآخر إجازة تطول وتقصر حسب الظروف. حتى يتجدد الحنين إلى البيت والأولاد.

وكان مما يحفظ الزواج فيما مضى من الانهيار، أنَّ سُلطة الزوج كانت كاملة. وأنَّ الزوجة تعتمد عليه اعتماداً تاماً . .

أما اليوم - وقد استقلت الزوجة اقتصادياً في كثير من الحالات ، وأخذت تطالب بحقوق متساوية مع الرجال - فإنَّ الأمر أصبح أكثر تعقيداً» .

إنَّ هذا الكلام يحمل في طياته متفجرات تنسف نظام الأسرة وتأتى عليه من القواعد .

ونظام الأسرة ليس فكرة إسلامية فقط ، بل رباط إنساني عام ، اتفقت الديانات كلها على توثيقه وحياطته .

وليت شعرى ما هو العوض الذي يقترحه الكاتب عن الزواج ؟

إنَّ اتصال الحياة على ظهر الأرض لا بدله من إحدى وسيلتين:

إما الوسيلة المشروعة المعروفة التي تُضبط بها العلاقات الجنسية ، وتُكفل بها حضانة الأولاد ، وتُقرر بها الأنساب والمواريث .

وإما . . . الدعارة وتنقل الرجل بين مَن شاء من النساء ، وتذل المرأة بين مَن شاءت من الرجال .

أو اشتراك عدة رجال في امرأة كالحكاية التي روتها «أخبار اليوم» ودقت بين يديها الطبول.

أو ارتباط رجل بامرأة ارتباطاً اسمياً على أن يأخذ أى منهما إجازة من الآخر ليستريح منه أو يستريح مع غيره كما يروى هنا الأستاذ «محمد زكى عبد القادر» . .

أهذا كلام يُكتب؟ أفكَّرَ كاتبه في أنه سوف يلقى الله يوماً فيسأله عنه!

أقدر أن هناك ديناً اسمه الإسلام ينتمى إليه - ولو بالوراثة- وينتمى إليه أغلب قُراء صحيفته!

أى خبط هذا الذي يقع فيه أولئك الكُتَّاب دون اكتراث لدين أو فضيلة!!

وخير ما نرد على ذلك الكلام أن يقارن القارئ بينه وبين ما نشرته مجلة «الإذاعة» تحت عنوان: الدنيا بين يديك. وهذا نصه:

«من الظواهر العجيبة في الولايات المتحدة الأمريكية أنَّ السلطات قبضت خلال العام الماضي على أكثر من نصف مليون شاب وشابة بسبب خروجهم على القانون.

وأنَّ هذا العدد الضخم ضم شباناً ينتسبون إلى جميع الجاليات الأجنبية ، التى استقرت منذ زمن بعيد في أمريكا إلا جالية واحدة لم يُقبض على فرد واحد منها . . وهي الجالية الصينية .

وقد صرَّح أحد العلماء الأمريكيين بأنَّ هذه الظاهرة ترجع إلى أسباب كثيرة ، على رأسها أنَّ الجالية الصينية لا تزال تحافظ على التقاليد الشرقية القديمة التي تُقدس الأسرة وتربط بين أفرادها برباط متين .

كما أنَّ المادية التي سيطرت على حياة الأمريكيين ، لم تستطع أن تنال من تدين أفراد الجالية الصينية ، أو من الاهتمام المتصل بقراءة كل ما تقع عليه أعينهم من الإنتاج الأدبى الرفيع» .

وختم العالم الأمريكي تصريحه قائلاً:

«إنَّ نجاة شباب الجالية الصينية من الانحراف الذى أصاب الشباب الأمريكي دليل على أنَّ روحانية الشرق لها من الجذور القوية المتأصلة في نفوس المؤمنين بها ما يمكنهم على الدوام من أن يثبتوا أمام عواصف الانحلال التي تجتاح الملايين من حولهم ».

### \* \* \*

ومن بين رجال الصحافة أفَّاك يُعَد من أنشط جنود إبليس هو الخواجة «سلامة موسى» الذي ذهب إلى الله من أيام - تُرى هل يؤمن بعد أن لقيه!

لطالما جحد وجوده في الدنيا وجبه المؤمنين وهم يعملون له ويوقرون وصاياه .!

هذا الصحافي كان يمزج في سلوكه بين سياستين لا تناقض بينهما في نظري ، لأنهما ينبعان من طبيعة واحدة ويسيران في مجرى واحد . .

أولاهما: أن يظهر بين الناس- أعنى المسلمين خاصة- بأنه رجل علمانى بحت فهو ينقل أفكار «ماركس» و «دارون» و «فرويد» ، ويصدر في جميع ما ينشره بيننا عن فلسفة مادية مجردة لا تعرف إلا النشوء والارتقاء ، ولا تصدِّق إلا بما يقع في نطاق هذا الكون المعروف ، ولا تفسيِّر تاريخ الماضى والحاضر والمستقبل إلا بمنطق المعدة والسعادة العاجلة ، واللَّذة للجميع ، وإقرار السلام كما يقولون .

أما أخراهما: فهو يقبع بين المواطنين الأقباط يستثير نفوسهم ويستفز ساكنهم ويحرضهم على فعل المنكر .

ولو أحصينا ما كتبه في جريدة «مصر» الطائفية المعروفة ضد الإسلام وضد المسلمين المصريين لخرجنا بسجل من أقذر ما عرف في الصحافة المصرية منذ أنشئت!! والواقع أنَّ الرجل كان مسلَّطاً على هدم الإسلام بكلتا الطريقتين .

إشاعة الإلحاد بين أتباعه ، وإهاجة الأقباط عليهم إن هم تمسكوا بدينهم !! والمضحك أنَّ من النعوت التي شيِّع بها الرجل بعد موته أنه «أستاذ الجيل»! وتبارت صحفنا في الكلام عن إيمان الرجل وعظمته .

حتى خُيِّل للعيان التي تطالع الصحف أنَّ كوكباً هوى لا أنَّ فتنة انطفأت.

وأصدق ما وُصِفَ به «سلامة موسى» هذه الكلمة التي جرت على لسان الأستاذ الكبير «عباس محمود العقاد»:

«إِنَّ الأدباء لا يحاسبونه لأنهم يزعمونه من العلماء ، والعلماء لا يحاسبونه لأنهم يظنونه من الأدباء ، وهو في الواقع لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء» .

نعم . . هو ليس من العلماء ولا من الأدباء .

إنه رجل كرَّس حياته لمحاربة الدين - أعنى الإسلام وحده - لحساب الاستعمار والأديان الأخرى .

وانظر ما كتبه عنه السيد «فتحى غانم» في مجلة «روز اليوسف» في معرض الحديث عن كتابه «مقدمة السوبرمان»:

. . . يتكلم عن إيمانه بالتطور فتظن أنه شيوعى!

ثم يدافع عن السرقة والخطيئة وفلسفة القوة فتظنه فاشيستياً.

ومع ذلك فما قيمة هذا التناقض!

المهم أنه ينقل إلينا العلم !!

وفى حماسة للعلم يندفع «سلامة موسى» بحرارة الشباب كلها ويقول مع الفيلسوف الألماني نيتشه: «إنَّ الله قد مات» . . . ثم ماذا ياسيد فتحى غانم؟!

يقول: كان التعب قد نال من «سلامة موسى» . . لقد قطع رحلة طويلة من التفكير والدراسة والدعوة إلى العلم! إنه يريد أن يستريح .

ولجأ «سلامة موسى» إلى الدين يقول:

عدت إليها - إلى الكنيسة - في حنان ، فليس من شك في أنَّ المتدين يحس سلاماً ويجد ابتهاجاً يُحرم منهما غير المتدين .

عجباً . . ومتى تركتها يارجل حتى يُقال : إنكَ رجعتَ إليها ؟ .

إن عاطفتك المشبوبة وغضبك الهائل وأنت تهاجم الإسلام في جريدة «مصر» الطائفية لا نظير لهما فيما كتبت من قبل ومن بعد!!

نحن نعلم أنَّ الموت بداية الحياة الحقة وختام فترة الاختبار على ظهر هذه الأرض ، وإنما نهز رأسنا عجباً لمهازل كثيرة من الصحفيين في هذه البلاد .

\* \* \*

ولو أنَّ الصحافة تشعر بأدنى تهيب للإسلام وإجلال لرسالته لخففت من تعرضها له ، ونيلها منه . لكن المؤسف أنَّ أغلب رجال الصحافة عليل اليقين ، زائغ القلب ، يسيل ريقه لمن يبذل المال أو يوجل فؤاده لمن يملك السوط .

فهو عبد رغب يُذله ، أو رهب يُضله .

وكأنما تواطأ حملة الأقلام على الفتك بأصول الاعتقاد، وفك عُرا الإسلام، وتجاهل حُرمة النصوص، وتهديم كل ما شاد الأوائل طوال أربعة عشر قرناً.

ولا ريب أنَّ هناك أقلاماً مؤمنة تستطيع أن تخرس ألسنة الإلحاد ، وأن تنزل معها في صراع حر لا ترى بعده إلا أن تفر وتخزى . . لكن الحرب غير متكافئة .

فالكتاب المؤمن تتضافر دون انتشاره قوى كثيرة.

والصحيفة المؤمنة لا تملك من وسائل الإجادة والذيوع شيئاً .

ومن ثمَّ فهي تناوش عناصر الشر بجهد المُقِل.

وجهد المُقل في ذلك المجال لا يُعْنى فتيلاً.

وصور قليلة من كفاح هذه الصحف تشعرك بأن المعركة على الإسلام نفسه ، وعلى كل ما ينطوى عليه هذا الإسلام من فضائل وتعاليم .

منذ عام دأبت إحدى الصحف الدخيلة الكبرى ، على نشر قصص مبتذلة تقوم على الترويج للخيانة الزوجية . . والدفاع عنها .

وكأنها تهدف من وراء ذلك إلى إفساد المجتمع المصرى ، وبذر بذور التحلل والإباحية بن الأُسر .!

ولسنا ندرى لحساب مَن تعمل هذه الصحيفة الكبرى ؟

ولكن الذي ندريه هو أنَّ كُتَّاب هذه القصص جميعهم من اليهود والأجانب.

وبقى أن يفهم القُراء المغزى الحقيقى من نشرها.

هذه قصة خصصت لها الجريدة نهرين كبيرين في صفحتها الحادية عشرة .

تتخلص في أنَّ زوجة ضاقت ذرعاً بغيرة زوجها عليها فأرادت أن تنتقم منه .

فقالت لأول رجل صادفها في الطريق - بعد مغازلة سريعة : «خذني إلى أي مكان تريد . . ألا تفهم» ؟

وتروى الجريدة باقى القصة فتقول: « . . . . ولم يجد «فلان» صعوبة فى الذهاب بها إلى بيته .

وفى الساعة السابعة مساء خرجت السيدة المذكورة وقد تناثر شعرها ، واحمر وجهها ، واضطربت زينتها ، ولكنها تشعر بهدوء في النفس ، وراحة في البال ، لقد انتقمت من زوجها»!!

وهذه قصة أخرى نشرتها الجريدة المحترمة في ٢٦ أكتوبر الجاري.

وتتلخص في أنَّ الزوج دعا صديقاً له لقضاء عطلة الأسبوع في بيته الريفي . .

وفى أثناء نزهتهما - مع الزوجة - فى قارب سقط الصديق فى الماء وابتلت ملابسه ، وعاد الجميع إلى المنزل حيث قدَّم له الزوج «الروب دى شمبر» الخاص به ، وأقبلت الزوجة تحمل الحساء الدافئ إلى صديق زوجها . .

فإذا هي - وقد وقع نظرها عليه في لباسه - تقف جامدة في مكانها!

وتروى الجريدة باقى القصة فتقول بالحرف الواحد:

«لم تكن «الزوجة» قبل ذلك ألقت بالاً إلى ذلك الصديق.

ولكنها لاحظت فجأة وجهه الوسيم ، وشفتيه الحمراوين ، ومظهره الذي يُذكِّر الناظر بنجوم السينما .

فقدمت إليه الحسناء الحساء الدافئ وهى تقول له فى رفق وعذوبة: اشرب يا صديقى! وتلامست أصابعهما لحظة ، ومرت بجسد الزوجة رعدة ، وتعلقت عيناها بعين الصديق ، وراعها سحرهما وعمقهما ، فقالت له بعينيها كلاماً ما كان يرضى مسيو ريكيه «الزوج» أن يسمعه»!

ولا داعي لذكر النتيجة التي انتهت هذه القصة القذرة إليها.

ففى استطاعة القارئ الكريم أن يستنبطها .

إننا نُحذِّر هذه الجريدة الدخيلة ، فنحن لها بالمرصاد .

ونُلفت النظر إلى هذه السموم التي تعمل على بثها في وقت تَجِدُّ فيه الأُمة للدفاع عن ذمارها وتجنيد شبابها .

بل في الوقت الذي تنشر فيه الجريدة المذكورة صور الاحتفال بالشهداء الذين سقطوا في معركة «الصبحة» صرعى برصاص اليهود .

وهذه صورة من مجلة «المسلم»:

«نشرت جريدة الأهرام أنَّ الاتحاد النسائي يجتمع للبحث في المطالبة بتوريث البنت ميراث الابن . . . إلخ .

ولم يكن ذلك مستبعداً عند من يعرف طريق التهور والاندفاع الذي تسلكه التجمعات النسائية في مصر ، بإغراء وتأييد من طوائف المنحلِّين واللادينيين - وكثيرٌ ما هم .

وقد أصبح بأيديهم من الجاه والسلطان والإمكانيات والوسائل والأموال الإنجلو أمريكية وغيرها ، ما يحملهم كُرهاً على التبجح والالتواء على القدس الأعلى .

وقد كنا ننتظر ذلك بعد أن فتحنا الباب على مصاريعه لناقصات العقل والدين من الكاسيات العاريات ، التالفات المتلفات ، حتى لم يبق ظل لفضيلة ، ولا أثر لإنسانية ، لم يرخصها الرجس أو يعابثها النجس .

فأصبح التعرى تأدباً ، والمخادنة تسامياً ، والمعابثة مجاملة ، والتعفف رذيلة ، والتصون خرافة ، ومجرد الإشارة إلى الدين جريمة اجتماعية تقعد من أجلها الدنيا وتقوم .

لقد تأوّل المنحلون ما تشابه من الكتاب والسنّة ، فلم يبق إلا العدوان الإجرامى على المحكم الصريح الذي لا يقبل تأويلاً ولا تحويلاً ، في التوريث الذي يؤكد أن : ﴿ للذَّكَر مثْلُ حَظّ الأُنشَينْ ﴾ (١) .

ولقد وجد النسوان من أشباه أهل العلم مَن أعانهن على بعض الإثم.

وإنى لا أستبعد أبداً أن يتبرع متوقح رقيع من أشباه أهل العلم ، بالوقوف إلى جانب هذه الجريمة المستحدثة ، طلباً للشهرة أو المال» .

ذلك . . وكتب الدكتور «محمد البهى» يكشف عن جانب آخر من رسالة الصحافة الصفراء :

«عمل الإنجليز إذن- وهم أصحاب التوجيه للسياسة التعليمية في «مصر»عن طريق القس المبشر «دانلوب» - على تقوية التعليم المدنى اللاديني ، وعلى أن يكون ذا سيادة على تعليم الأزهر .

ثم استعانوا بعد ذلك بالصحافة الدخيلة في «مصر» على أن تقاوم ما سموه بالرجعية والتعصب .

<sup>(</sup>١) النساء : ١١ .

والذي سمى بالرجعية والتعصب إذ ذاك هو الأزهر.

والذي سماه هم الإنجليز أنفسهم .

وتبنت مجلة «الهلال» الدعوة ضد الرجعية والتعصب نيابة عن الاستعمار الإنجليزى . ومن يقرأ في بعض أعدادها يدرك جيداً هذه الغاية .

فمثلاً نقرأ في عدد نوفمبر سنة ١٩٢٤ ما يلى:

«الحضارات الشرقية تُقدِّس الشريعة على أنها إرادة واحد قهَّار ، لا على أنها عدل ، ولا على أنها لا تتغير إلا بمشيئة السيد .

وما مشيئته إلا حاجة في نفسه إن كان أرضياً ، أو أحجية لا تُفسَّر إن كان سماوياً».

كما نقرأ في عدد يونية سنة ١٩٣١ ، تحت عنوان «العلم والإيمان وديانات الإنسانية» ما يلي :

«إنَّ هذه الديانة الجديدة قد انتشرت في أمريكا ، وإنَّ أصحابها يقولون : إنَّ مسألة وجود الله أو عدم وجوده ليست من المسائل الجوهرية ، لأنه إذا عمل الإنسان ما هو صالح في هذا العالم فقد فعل ما هو مطلوب منه .

سواء أكانت له روح خالدة أم لم تكن . .

وإنَّ أصحاب هذه الديانة يقولون أيضاً: لو كان جميع الناس يعتقدون كما اعتقدنا أن هذا العالم هو الفردوس الوحيد الذي ليس بعده فردوس آخر، لوجهوا كل قواهم إلى تحسينه، ليصبح فردوساً حقيقياً بكل معنى الكلمة.

أما وهم يؤمنون بوجود فردوس آخر أفضل ، وأنَّ الإنسان نزيل فان على هذه الأرض ، فهم يحرضون كل واحد على احتقار الحياة ، وعلى تصويرها بأشنع صورها حتى تصبح جحيماً لا يطاق» .

وهذا الذى تدعو إليه مجلة الهلال هو ما يُعرف بواقعية «أوجست كومت» الفيلسوف الفرنسي في القرن التاسع عشر .

و «أوجست كومت» وضع فلسفته الواقعية لمحاربة الكنيسة الكاثوليكية في تصويرها للحياة الدنيا والآخرة .

وأصبحت هذه الواقعية بهذا الأسلوب تُقال هناك في مقابل المسيحية الكاثوليكية ولكنها - بعد أن انتقلت إلى الشرق - أصبحت تُقال في مقابل الدين السائد فيه ، وهو «الإسلام» .

وأصبحت الواقعية تساوى: لا إسلام، والإسلام يساوى لا واقعية.

وصاحب كتاب «على هامش السيرة» يقول في مقدمة هذا الكتاب:

«وأنا أعلم أنَّ قوماً سيضيقون بهذا الكتاب لأنهم محدَثون يُكبرون العقل ولا يثقون إلا به ، ولا يطمئنون إلا إليه .

وهم لذلك يضيقون بكثير من الأخبار والأحاديث التى لا يُسيغها العقل ولا يرضاها . وهم يشكون ويلحون في الشكوى حين يرون كلف الشعب بهذه الأخبار ، وجده في طلبها ، وحرصه على قراءتها والاستماع لها .

وهم يجاهدون في صرف الشعب عن هذه الأخبار والأحاديث واستنقاذه من سلطانها الخطر المفسد للعقول .

وهؤلاء سيضيقون بهذا الكتاب بعض الشيء لأنهم سيقرأون فيه طائفة من هذه الأخبار والأحاديث التي نصبوا أنفسهم لحربها ومحوها من نفوس الناس .

وأحب أن يعلم هؤلاء: أنَّ العقل ليس كل شيء ، وأنَّ للناس مَلكات أخرى ليست أقل حاجة إلى الغذاء والرضا من العقل .

وأن هده الأخبار والأحاديث إذا هي لم يطمئن إليها العقل، ولم يرضها المنطق، ولم تستقم لها أساليب التفكير العلمي، فإن في قلوب الناس وشعورهم وعواطفهم وخيالهم وميلهم إلى السذاجة واستراحتهم إليها من جهة الحياة وعنائها - ما يُحبّب إليهم هذه الأخبار ويُرغّبهم فيها ويدفعهم إلى أن يلتمسوا عندها الترفيه عن النفس، حين تشق عليهم الحياة.

وفرق عظيم بين من يتحدث بهذه الأخبار إلى العقل - على أنها حقائق يقرها العلم ، وتستقيم لها مناهج البحث- ومن يقدمها إلى القلب والشعور على أنها مثيرة لعواطف الخير ، صارفة عن بواعث الشر ، معينة على إنفاق الوقت ، واحتمال أثقال الحياة وتكاليف العيش » .

وإذن أخبار السيرة النبوية وأحاديثها - في نظره - لا تستقيم لها مناهج وليست حقائق يُقرها العلم ، أي لا تتصل بالواقعية .

هى مثيرة فحسب لعواطف الخير ، صارفة عن بواعث الشر ، مُعينة على إنفاق الوقت واحتمال أثقال الحياة وتكاليف العيش .

والدين - وهو مصدر إثارة العواطف الخيّرة ، والإبعاد عن بواعث الشر - ليس حقائق يقرها العلم ، وتستقيم لها مناهج البحث ، أي ليس واقعياً !!

وكتاب «على هامش السيرة» - كما يُصوِّر أخبار وأحاديث صاحب الدعوة الإسلامية على الله على الإسلام نفسه .

هناك إذن اتجاه العقلاء واتجاه الواقعيين في البحث.

وكلاهما لا يعترف بالدين ، كمصدر للمعرفة والعلم .

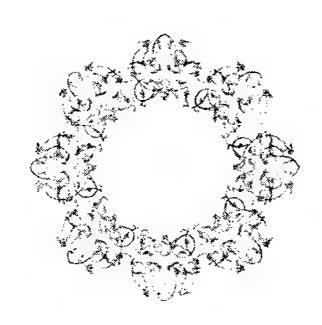
\* \* \*

والمسلاة التى يلجأ إليها الصحافيون في الأيام الأخيرة والتي تشبه أعراض المرض المزمن هي «تعدد الزوجات وإباحة الطلاق» .

ويظهر أنَّ «السادة» الذين يحركونهم من وراء ستار يرون أنَّ قوانين الأحوال الشخصية في مصر هي آخر ما بقي من التراث التشريعي للإسلام.

ولذلك يجتهدون في الإتيان عليه حتى ينفضوا أيديهم في ارتياح من أخر حياة قانونية للإسلام .

وإنارة للأذهان اضطررتُ للكتابة في هذا الموضوع مرة أخرى بمجلة «منبر الإسلام» دحضاً للشبهات التي يفتأ يثيرها أولئك الكاتبون .



# حول إصلاح قوانين الأحوال الشخصية

عادت إلى الظهور مرة أخرى مقترحات ترمى إلى ما يأتى:

۱ - «تقیید تعدد الزوجات» .

۲ – «تقیید الطلاق» .

"إلغاء بيت الطاعة" - "

ونحن نناقش - في هدوء - هذه المقترحات لنزن مدى الأضرار والمنافع التي تترتب عليها ، ولنرى هل يتفق مع المصلحة أو مع الدين تحقيقها ؟؟ .

ولا بد - قبل تناول الموضوع نفسه - من إلقاء نظرة عَجْلى على قانون العقوبات الذي تُحكم به البلاد .

والباب الرابع من هذا القانون يتعلق بجرائم هتك العرض وإفساد الأخلاق.

والمتأمل في مواده ابتداءً من (٢٦٧) إلى (٢٧٩) يخرج بنتيجة واحدة هي:

«أَنَّ الزنا لا يُعَد جريمة ما دام الطرفان قد أديا العملية الجنسية برضا متبادل وحرية تامة».

«وأنَّ العقاب بالأشغال الشاقة أو الحبس إنما يوقع على الشخص في أحوال الإكراه، أو عند وجود ظرف يخدش تمام الرضا وكمال الحرية».

والمادة ٨٢٦ تنص فقرتها الأولى على ذلك .

«مَن واقَع أنثى بغير رضائها يُعاقَب بالأشغال الشاقة المؤبدة أو المؤقتة»

وكذلك الفقرة الأولى من المادة ٢٦٨ فهي تنص على أنَّ :

«كل مَن هتك عرض إنسان بالقوة أو بالتهديد أو شرع في ذلك يُعاقَب بالأشغال الشاقة من ثلاث إلى سبع . .»

فالجريمة ليست في العمل ، ولكن في القسر عليه واغتصابه دون الرضا الكامل من الطرف الآخر .

فإذا وُجدَ الرضا فلا جريمة هنالك ولا عقاب . .

ولما كان ركن الرضا مع توفر الإرادة والتمييز لا يوجد في الأشخاص الذين لم يبلغوا سن الرشد ، فإنَّ القانون يعاقب على الزنا بأولئك الصغار ، لأنَّ رضاهم قد يكون قائماً على الخداع والتغرير . .

ولذلك جاء في المادة ٢٦٩ : «كل من هتك عرض صبى أو صبية لم يبلغ سن كل منهما ثماني عشرة سنة كاملة بغير قوة أو تهديد يُعاقب بالحبس . .» إلخ .

فإذا انتفت معانى الخداع والضغط. وتبين أنَّ كلاً من الرجل والمرأة كامل الأهلية فإن القانون لا يرى وقوع الزنا منهما جُرماً يرصد له عقاباً.

وجاء في المادة ٢٧٣ أنَّ الزوجة إذا زنت ولم يحس الزوج غضاضة من عمل زوجته أو آثر السكوت على فعلتها ، فإن القانون ليس له قبلها أي حق .

وإليك نص المادة المذكورة:

«لا يجوز محاكمة الزانية إلا بناء على دعوى زوجها . . . إلا أنه إذا زنى الزوج في المسكن المقيم فيه مع زوجته كالمبيَّن في المادة ٢٧٧ لا تُسمع دعواه عليها» .

وتنص المادة ٢٧٤ على أنَّ المرأة المتزوجة التي ثبت زناها يحكم عليها بالحبس مدة لا تزيد على ثلاث سنين .

ولكن لزوجها أن يوقف تنفيذ هذا الحكم برضائه معاشرته لها كما كانت . .

وأخيراً جاء في المادة ٨ من القانون رقم ٦٨ لسنة ١٩٥١ لمكافحة الدعارة:

«يعتبر محلاً للدعارة أو الفجور كل مكان يُستعمل عادة لممارسة دعارة الغير أو فجوره . . .»

أما الذى يُستعمل لممارسة الدعارة الشخصية أو فجور الإنسان نفسه بمن يشاء . . فذلك ليس محلاً للدعارة .

ومن جملة هذه المواد يُعرف أنَّ الاتصال الجنسى مباح أصلاً بحكم القانون . وأنَّ العقوبة تعرض له إذا كان عن إكراه أو مخادعة أو ما أشبه .

وفى ظل هذا الوضع يُراد تحريم العقد الشرعى على زوجة ثانية . أى يُراد الاتصال بها دون عقد وفى رضا من قانون العقوبات القائم .

ذلك القانون الذى لم تغضب من بقائه إلى اليوم جمعية نسائية ، ولم نسمع لها صوتاً ينادى بإلغائه . على حين نسمع صيحات رتيبة متكررة مصرة على تعديل قانون «الأحوال الشخصية» وجعل الزواج بامرأة أخرى جريمة يُعاقِب القانون لاقترافها .

أى أنَّ المراد تحريم الحلال ، وتحليل الحرام .

وقد تتساءل: هل تعدد الزوجات علَّة فاشية في الجتمع المصرى سبَّبت له أضراراً ونكبات شتَّى مما يوجب تدخل القانون لوقاية الأمة وحمايتها ؟

والجواب يؤخذ من الإحصاءات التي تنطق بأنَّ المصريين لا يُعددون إلا في نسبة لا تتجاوز ٣٪ أو ٤٪ .

فهل هذه النسبة الضئيلة التي لا تكاد تُحَس هي مبعث الصراخ المتكرر من خطورة التعدد . ووجوب سن تشريع يمنعه . .؟

إنَّ هذا الصياح مفتعل ، ويزيدنا اتهاماً لبواعثه أنَّ في مصر أزمة زواج لا أزمة تعدد . وأنَّ آلاف البيوت مغلقة الآن على فتيات ينتظرن الأزواج بصبر وأمل ، بل بنفاد صبر وضعف أمل .

والواقع أنَّ الأحوال الاقتصادية السائدة ، وارتفاع المستوى المنشود للمعيشة-جعل الزواج بامرأة واحدة أمراً صعباً .

وجمهور الموظفين من حملة الشهادات العليا حين يُوضَعون في الدرجة السادسة يشعرون بصعوبة الحياة ويتوجسون من عواقب الزواج بواحدة فحسب .

فأين مجال التفكير في الجمع بين اثنتين ؟؟

فإن تك هذه حال الطبقة الوسطى . فكيف بغيرها ؟

قد يقال: إنَّ هناك من أبناء الطبقات الدنيا من يعددون دون وعى !!

ونحن نرحب بمنع العاجز من الزواج بواحدة حتى يستطيع أن يقوم بواجبه كرجل في الإنفاق عليها وتربية أولاده منها .

وذلك تنفيذاً لقوله تعالى : ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِن فَضْله ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) النور : ٣٣ .

بَيْدَ أَنَّ منع الفقير من التزوج بواحدة لا يجوز أن يصدر به قانون شرعى إذا كان هناك قانون أخر يبيح له أن يجمع في بيته واحدة واثنتين دون عقد ، لأنَّ الزنا مع التراضي يقره القانون ، أو لا يتدخل لمنعه !! . .

إنَّ الكلام عن منع التعدد يشبه أن يكون كلامًا عن مجتمع في المريخ.

أما المجتمع المصرى القائم فهو لا يعرف شيئاً عن هذا اللغط الذى يهرف به البعض تقليداً لأوروبا التى غرقت فى الإثم . وأباحت التعدد الحرام . ومنعت التعدد الحلال!! ومن المتناقضات التى تدعو إلى العجب الدعوة إلى إلغاء «بيت الطاعة» فى الوقت الذى يُدعى فيه إلى تقييد الطلاق!

إنَّ «بيت الطاعة» هو بيت الزوجية.

ومعنى إبعاد الطلاق عنه أن تتضاعف المحافظة عليه . وأن تزيد أسباب صيانته وبقائه . لا أن يُطالب بإلغائه !!

لكن يبدو أنَّ تصور الحقائق غير متماسك في أذهان هؤلاء المنادين بإصلاح الأسرة . . . فالرجل - في نظرهم- لا يملك أن يحل عُقدة النكاح ، ويجب أن يُمنع من ذلك قانوناً . وفي الوقت نفسه تملك المرأة أن تترك «بيت الطاعة» لأن إبقاءها فيه بالرغم منها إهانة ومذلة!! .

فلينهدم إذن البيت أو ليبق خاوياً تُصفِّر فيه الريح.

إنَّ الإسلام أقام «بيت الطاعة» بدلاً من بيت المعصية .

وجعل للرجل والمرأة فيه حقوقاً ظاهرة.

وإذا حدث شقاق بين الزوجين استحالت معه العِشرة ، فلكل من الطرفين أن يحمى نفسه من الضرر اللاحق به .

للمرأة حق الخلع . وللرجل حق الطلاق .

والخلع بالنسبة إلى المرأة أن تعرض على زوجها رد ما دفعه إليها نظير إطلاق سراحها وفسخ عقد الزواج .

وأساسه ما رُوى عن النبى عَلَيْهِ : أنَّ امرأة رفاعة جاءت إليه تشكو أنها لا تطيق المعيشة مع زوجها وقالت : لا أعتب عليه في خلق . ولا دين . ولكنى أكره الكفر في الإسلام .

أى أنها تبغض البقاء معه ، وإن كان لا مطعن عليه في خُلُقه ولا دينه .

وتخشى أن تؤدى هذه الكراهية الجارفة بها إلى ما لا يليق.

فقال لها الرسول عليه : «أتردين عليه حديقته»؟ - وهي المهر الذي دفعه إليها .

قالت : أردها وأزيد ، ففرَّق الرسول بينهما .

والمرأة التي تريد الخلع ويأباه عليها زوجها . ترفع شكواها إلى القضاء .

وهو - بعد تقديره لظروف الزوجين - يحكم بما يراه أقرب إلى العدالة ، وإلى مصلحة الطرفين .

فليس الإسلام بالدين الذي يقوم على إذلال المرأة.

ولا هو -كذلك- بالدين الذي يقوم على إذلال الرجل.

ولا ندرى سر الحملة على «بيت الطاعة» بعد ذلك إلا أن تكون حملات مبعثها الجهل بالفقه الإسلامي ، والتقليد الأعمى للفكر الأجنبي .

والطلاق حق الرجل ، وإكراهه على ترك هذا الحق لغيره ، معناه إرغامه على هجر البيت مع بقاء عقد الزوجية قائماً .

ومعناه أيضاً أن ينطلق كلاً الزوجين في ظل هذا العقد الصورى المفروض كرهاً ليفعل ما يحلوله . . . وهَذا فساد عريض .

إنَّ «أوروبا» لم تقف ألبتة عند القول بتقييد الطلاق ، بل أباحته في نطاق واسع ولأتفه الأسباب .

ونحن لا نرحب بشيوع الطلاق في الأسر «فهو أبغض الحلال إلى الله» .

ولكن المحافظة على كيان الأسرة تتم برفع المستوى الديني والخَلقي.

وبتفهيم الجماهير أنَّ أكثر ما يشيع بينهم من ألفاظ الطلاق الحو لا يؤخذ به ولا تنحل به عقدة النكاح . . .

أما محاولة إقحام القانون في ربط المرأة برجل يكرهها ويرفض العيش معها فهو مصدر فساد عريض . . . .

ويسرنا أن ننقل رأى الدين ، في قضايا التعدد والتقييد مصوراً في شعر حسن للأستاذ محمد مصطفى حمام .

تزوَّجوا. وانظموا أوطاننا أسرا لا تجعلوا البيت والتزويج مشكلة لا تخشوا الفقر، كم من أسرة شبعت ولا تخافوا شقاقاً في بيوتكمو فإن تعاظمكم خلف وأعضلكم واستخلصوا حكماً من أهلكم وخذوا ولست أرضى سوى الأهلين محكمة وربما كان في التفريق منفعة وربما كان في التفريق منفعة

لا تتركوا وطن الأمجاد منتشرا ويسروا من أمور العيش ما عسرا عزا ومالاً ، وفرد خاب وافتقرا بل اضمروا الحب يبق الحب منتصرا فخالفوا أمر التفريق إن أمرا من أهلها حكماً واسترحموا القدرا وليبق سرِّى وسر البيت مُدخرا إن تلق صبراً فطوبى للذى صبرا قد يبرأ الجسم من عضو إذا بُترا منها فذا رابح فيها وذا خسرا

\* \* \*

فقد أتى بضرار أو أتى ضررا أسرفت فيها ركبت الحمق والخطرا لم يلق من ربه عفوا إذا اعتذرا برُّ رخى وجــبــرُ للذى كــســرا وللعوانس تفني عمرها ضجرا!! والحزن يفتك بالأعواد إن عصرا بالخد معتصرا والقد مهتصرا!! من الفضيحة طيف يرسل النذرا إن كنت زوج عقيم حظها عثرا! بَرَّ الأمان ويبنى بيننا أسرا ـباه اليتيم وكم واسى وكم سترا حمى من الفّحش أنثى أو حمى ذكرا لا تعطين الهوى سمعا ولا بصرا تجد مغناك لاغيرة يشكو ولاغيرا تلجأ لقاض ولا تستأذن البشرا تكون يوما بقاضي الأرض مزدجرا

ومَن يُعلد زواجاً دون ملجئة ليس التعدد إلا رُخصه فإذا مَن ينتقص حق أولاد لثانية وفى التعدد إن أدركت حكمته مَن للمطلقة الحسناء يعصمها! وللأرامل ، والأحـزان تعـصرها ومَن لأم اليتامي ، هل تقوتهمو وما الغطاء لمن زلت وساورها وما السبيل إلى ذرّية نُجُب هو التعدد يهدى الغارقين إلى هو التعدد كم آوى اليتيم وأشـــ هو الحلال الذي ينفي الحرام وكم عدَّد إن استطعت لكن عادلا لبقا واحكم رعاك الله بالحب الصحيح واسأل ضميرك في أمر التعدد ، لا إذا جرؤت على قاضى السماء فلن

## ضجة مفتعلة ينكرها الدين والواقع

تتبعت بشيء قليل من الدهشة اللَّغط الطويل الذي احترف إثارته بعض الناس حول ما يسمى بقوانين الأحوال الشخصية .

وأريد أن أنفى أولاً وجود هذه التسمية في ميدان الفقه الإسلامي وأن أرفض الإيماء المقترن بها .

فشرائع الأسرة ليست أحوالاً شخصية تهم أصحابها وحدهم من حقهم أن يُبقوها إذا شاءوا أو يُغيِّروها إذا شاءوا .

وإذا كان هذا العنوان اصطلاحاً فنياً محضاً فهو ليس من صنع علماء الإسلام، ويبدو أنه مترجم عن اللغة الفرنسية ولا وجود لكلمة قوانين الأحوال الشخصية في كتبنا الفقهية كلها.

وندع هذا الاستطراد إلى موضوع حديثنا وهو ما شرع الله فى الزواج والطلاق والحضانة والميراث. فنقول فى حسم: إنَّ أى تفكير فى تغيير هذه الشرائع مرفوض جملة وتفصيلاً، وأنَّ كلمة «تطوير» قوانين الأحوال الشخصية التى لهج البعض بتردادها ليست غير احتيال منكور للانسلاخ من أحكام الإسلام التى نطقت بها النصوص، وانعقد على تفسيرها الإجماع.

فالزواج بالواحدة إلى الأربع مباح يقيناً لمن يستطيع العدل.

والطلاق حق الرجل لا يمكن لأحد - أن يسلبه إياه .

وللمرأة نصف نصيب الرجل في الميراث .

والرجل هو رب البيت والقوَّام عليه والراعى الأكبر لأولاده.

وما يطلبه النساء اليوم من تغيير لهذه المبادئ الإسلامية ضرب من الغرور يجب أن يُقمع دون هوادة .

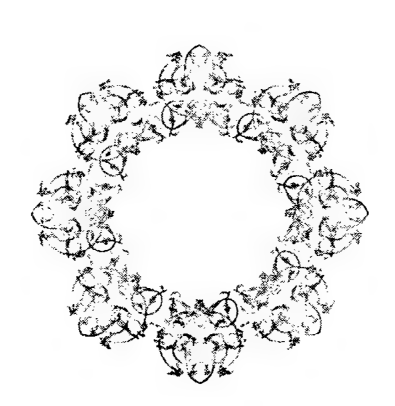
وسنرى عند التأمل في أحوال المجتمع المصرى أنَّ المزاعم حول انهيار الأسرة المصرية بسبب إباحة التعدد والطلاق مكذوبة من أساسها .

وأنَّ الأسرة المصرية أشرف سيرة وأنقى جواً من الأسرة الأوروبية والأمريكية ، وأنه إذا كان هناك ما يُعَكِّر صفو الأسرة . فهو سلوك المنحلين الذين أطرحوا تعاليم الدين ظهرياً ويريدون إغراء غيرهم بالمروق منها والتمرد عليها .

أما الأمة فهي تود لو عاشت ظاهراً وباطناً في حدود دينها العظيم .

لقد سمعنا كلاماً كثيراً حول إساءة الناس لحق التعدد، ولإباحة الطلاق.

ولا نرد على هذا الكلام بأكثر من ذكر الإحصاءات الرسمية التى تنطق بعكس ما يدَّعيه هؤلاء . . وإلى القُراء الكرام الجدول المثبت فى صفحة . ٣ من الكتاب الذى أصدرته مصلحة الإحصاء والتعداد (١٩٦١ - ١٩٦١) .



# جدول ۱۷ - عقود الزواج وإشهادات الطلاق ونسبتها لكل ألف من السكان

| الطلاق   | إشهادات                | لزواج    | السنوات       |      |  |
|----------|------------------------|----------|---------------|------|--|
| النسبة ٪ | العدد                  | النسبة ٪ | العدد         |      |  |
| ٤,٣      | V9991                  | 18,9     | <b>FAFOYY</b> | 1980 |  |
| ٤,٣      | 1.510                  | 10,4     | PYPVAY        | 1987 |  |
| ٤,٠      | ٧٥٤٠٤                  | ۱۳,۷     | 77.017        | 1987 |  |
| ٣,٩      | V7108                  | ١٤,٠     | 77777         | 1981 |  |
| ٣,٧      | <b>٧</b> ٣٨ <b>٢</b> ٧ | 18,1     | 77.5.77       | 1989 |  |
| ٣,٧      | ٧٤٨٨١                  | ۱۳, ٤    | 777790        | 190. |  |
| ۳,٦      | V0 <b>Y</b> VV         | ۱۲,۱     | 770707        | 1901 |  |
| ٣,٢      | 79047                  | ۱۰,۸     | 741751        | 1904 |  |
| ۲,۸      | 77797                  | ٩,٨      | 71777         | 1904 |  |
| ۲,٦      | ٠٨٥٩٥                  | ۹,٧      | 7197          | 1908 |  |
| ۲,٦      | 7.441                  | ۹,۸      | 777478        | 1900 |  |
| ۲, ٤     | 0V\AV                  | ٩,٤      | 777.11        | 1907 |  |
| ۲,0      | ०९९६८                  | ١٠,٠     | 72127         | 1904 |  |
| ۲, ٤     | 4 • • £ £              | ۹,۲      | 444.14        | 1901 |  |

من هذه الأرقام يتضح لكل ذى بصيرة . أولاً : أنَّ عدد عقود الزواج فى تناقص مستمر برغم أنَّ الزيادة فى عدد السكان مطردة . لقد زاد عدد السكان خلال هذه السنوات الأربع عشرة نحو ثمانية ملايين ، وكان ينبغى أن يصل عدد عقود الزواج إلى أربعمائة ألف . لا أن يهبط إلى مائتى ألف . فالأزمة المخوفة هى قِلَّة الزواج لا كثرته كما يرجف النساء وأشياعهن من الرجال المخدوعين .

ثانيا: إن إشهادات الطلاق التي تمت سنة ١٩٥٨ وعددها ستون ألفاً يجب أن تُذكر معها الحقائق الآتية: أنها تشمل الطلاق قبل الدخول، وبعده، والطلاق الرجعي والبائن، والطلاق بالتراضي أو بحكم القاضي، وأنَّ التصفية النهائية لهذه الأحوال المتابينة تظهر في الجدول المثبت صفحة ١٣ من الكتاب الرسمي السابق لمصلحة الإحصاء والتعداد.

# جدول ٥ - تعداد السكان حسب الحالة الزوجية والنسبة المئوية لكل حالة إلى الجملة «الأرقام بالألف»

| 1977   |      |        |              |        | 1907 |        |       |        | 1987         |        |            |                |
|--------|------|--------|--------------|--------|------|--------|-------|--------|--------------|--------|------------|----------------|
| النسبة | إناث | النسبة | ذكور         | النسبة | إناث | النسبة | ذكور  | النسبة | إناث         | النسبة | ذكور       | الحالة الزوجية |
| 7.     |      | 7/.    |              | 7.     |      | 7.     |       | 7.     |              | 7.     |            |                |
| ٩      | 471  | 74     | ۸۹۸          | 11     | ٤٩٠  | 75     | 1.47  | 11     | 774          | 74     | 17.7       | لم يتزوج أبداً |
| ٦٨     | 7797 | ٧٢     | <b>Y</b> VVV | ٦٧     | ۴۱۸۰ | ٧٢     | 4.90  | 70     | <b>*V</b> 77 |        | <b>411</b> |                |
| ٣      | 17.  | ۲      | 77           | ۲      | ٩٧   | ١      | ٦.    | Y      | 170          | ١      | 79         | مطلق           |
| 7.     | ۸۷۰  | ٣      | 1.0          | ۲٠     | 944  | ٣      | 149   | ۲.     | 1171         | ٣      | ۱۳۸        | أرمل           |
| _      | ٩    | _      | ۱۲           | -      | ٧    |        | •     | ۲      | ٩٧           | ۲      | ٨٨         | غير مبين       |
| ١      | 2707 | 1      | 4707         | ١      | ٤٧٠٦ | 1      | £47 £ | ١      | ٥٧٨٣         | ١.,    | 0170       | الجملة         |

\* لا يشمل الذكور دون الثامنة عشرة والإناث دون السادسة عشرة .

من هذه الأرقام يتبين أنَّ نسبة المطلقين الذين تخلوا عن تكوين الأسر نهائياً إلى مجموع المتزوجين أرباب الأسر هي ٧٢:١٠ .

فهل هذا هو الباعث على الصراخ والعويل من فوضى الأحكام الإسلامية كما يفترى هؤلاء الكاذبون على دين الله ودنيا الناس ؟

إنَّ لغة الأرقام تكشف عن الفراغ الهائل في منطق المتهجمين على «قوانين الأحوال الشخصية» كما يسمونها .

وتبيّن أنَّ هناك بواعث أخرى كامنة في النفوس هي سر اللَّغط الذي يتجدَّد بين الحين والحين ضد تعاليم الإسلام في هذا الجال.

ولقد ألقيتُ نظرة على بعض التفاصيل في إشهادات الطلاق فوجدتُ أنَّ ثلاثة أرباع المطلِّقين لا أولاد لهم ألبتة لأنهم طلَّقوا قبل الدخول أو بعده والزوجة عقيم أو لم تلد.

وقلتُ للمسئول في وزارة الشئون: إنَّ هذا الإحصاء قاطع بفساد الادعاء أنَّ الطلاق سبب الأسباب في تشرد الطفولة . .

قال: لاتنس أنَّ الرُّبع الباقي في حالات الطلاق يخلف وراءه ثلاثين ألف ولد.

فقلت: هل المطلقون الذين لهم أولاد: صعاليك جميعاً. ففيم إذن قضايا النفقة والحضانة التي تُشغل المحاكم؟

إنَّ الطلاق أبغض الحلال إلى الله ، وما نريد أن يلجأ إليه أحد إلا عند اليأس من صلاح ذات البين .

لكن القول بأنَّ الطلاق سبب أول أو ثان أو ثالث لتشرد الأطفال في مجتمعنا جرأة مستنكرة وتخبط شائن .

ونعاود السؤال: إذا كان عدد الذين يتزوجون أكثر من واحدة قرابة ٢٪، وعدد الذين يطلِّقون يهبط بعد التصفية التي كشف عنها الإحصاء إلى مثل هذه النسبة . . ففيم عويل النساء؟

وفيم فزع بعض الكتبة الذين طالت ألسنتهم في الإسلام وتعاليمه؟

ثم لماذا لم نسمع لهؤلاء صوتاً يضيق بإباحة الزنا في الظروف التي حددها القانون؟ إنَّ الجؤار هناك والصمت هنا دلالة ضمير خائن ونصيحة مغشوشة ، ومن ثُمَّ فنحن تُلفت الأنظار إلى ماينطوى عليه هذا التناقض الغريب .

قال لى بعض المتحمسين لتقييد الطلاق: إنَّ سهولة الطلاق فى الإسلام يَسَّرت لن يبغضون زوجاتهم من النصارى أن يتركوا دينهم ويدخلوا فى الإسلام حتى يتخلصوا بالطلاق من الزوجات اللاتى يكرهون.

قلت: كأن التشريع المقترح محاولة لمنع هؤلاء الفارين من اللجوء إلينا!

لو أنَّ هناك عق الأراشداً الاتخذانا هذا المسلك دليالاً على أنَّ سلب الرجل حق الطلاق مزلقة لسلبه دينه .

إنَّ عشرات الأمم المسيحية احترمت الواقع وأباحت للرجل الطلاق بعيداً عن التعاليم المتوارثة بين كهنة الكنيسة ، فكيف نفكر نحن أن نضع أيدى المسلمين في الأغلال التي طرحها غيرهم؟

وماذا يقع لو قيدنا الطلاق كما يقترح هؤلاء القاصرون؟

أما يترك نفر من المسلمين دينهم فراراً من الزوجة التي لايطيقون؟

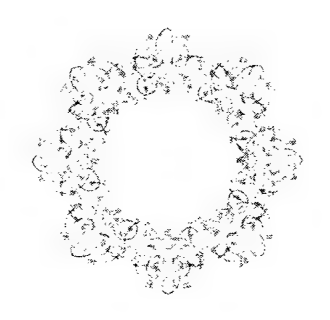
بذلك تكون أولى بركات القانون المراد سنه أن نعوق غير المسلمين عن الإسلام، وأن ندفع بعض المسلمين إلى الارتداء حين يعجزون عن ترك زوجاتهم، وذلك كله تحت عنوان إرضاء المرأة أو حماية الأسرة!!!!

إنَّ هذا التشريع \_ لو صدر \_ فسيكون ذريعة إلى مفاسد هائلة ، وجرائم فاتكة .

وإنَّا لموقنون أنَّ أولى الأمر لن يُخدعوا بهذا الضجيج المصطنع مهما تتابع الصياح واستطال الإلحاح .

بل إنَّ أملا يتجاور التزام تعاليم الإسلام بشأن الأسرة إلى إشاعة تعاليم الإسلام في أرجاء المجتمع كله فتتناول صنوف المعاملات ، وتنفخ روح الشرف والحق في قوانين العقوبات وسائر التصرفات.

ويؤمئذ تكون بلادنا قد نجحت في صد الاستعمار الثقافي ، وعادت سيرتها الأولى تضيئ الطريق للحائرين .



### ثقافةمهجورة

### \* تعليم دميم الوجه:

وأعنى به التعليم الدينى ، ذلك النوع من الثقافة التى تحيا على هامش المجتمع تفوح منها رائحة البلَى ، ويضطرب أصحابها في عالَم يتنكر لهم ويضيق بمراهم . .

إنَّ التعليم الديني في بلاد الإسلام وصل إلى قعر الهاوية التي هيأها له الاستعمار ودفعه في طريقها من عشرات السنين.

فهو ينحدر إليها كما تنحدر الشيخوخة إلى الموت.

لاتغنى عنها مقومات ولا منشطات.

وهاهو ذا قد ركدت ريحه وسكنت حركته وعطبت ثمرته . . . .

ولستُ أدرى ماسيكون عليه غدنا \_ والحالة هذه .

هناك خريجون من «الأزهر» يقومون بتدريس اللغة العربية في المراحل الأولى والثانوية ، ويكلفون كذلك بتدريس ألوان باهتة من تعاليم الإسلام .

غير أنَّ هؤلاء المدرسين وتلامذتهم لايفيدون الإسلام قليلاً ولا كثيراً.

ولا يفيدون هم أنفسهم شيئاً من الإسلام . . . . .

وكذلك الحال بالنسبة إلى اللغة العيربية وآدابها وقواعدها . .

إنَّ ألسنة المتعلمين تكاد تجيد كل لغة إلا العربية!!!

والحقيقة أنَّ هذه المحاولات دهان سطحي فوق علل غائرة.

ولابد لعمل شيء جديد كل الجدة إذا أريد بقاء الإسلام بين أتباعه ، وامتداد تعاليمه مع الأجيال النامية . .

#### \* \* \*

سألنى صديق: أنت عالم تخرجت في الجامع الأزهر من سبع عشرة سنة ، ولك غيرة بادية على دينك ، فهل دفعت بأولادك إلى الأزهر ليؤدوا الرسالة التي تقوم بها؟ قلت له: لا . . .

إننى ياصديقى أجنب ذريتى المآسى التى لحقت بزملائى ، وكادت تلفنى في أكفانها لولا أنَّ الله لطف بى . . . .

لقد دخلتُ الأزهر وعمرى عشر سنين ، وقضيتُ فيه خمسة عشر عاماً ، لم أكن خلالها طالب علم يتفرغ لتلقى دروسه ، بل كنت مقاتلاً في حرب دائمة مع المجتمع والدولة!!! كانت الدنيا متجهمة لي ، الدنيا الرسمية والدنيا الشعبية . . .

فأما الدنيا الرسمية . . فإنَّ قوانين الدولة كانت تحظر على أمثالي الالتحاق بالوظائف العامة ، وتجعل المناصب كُبراها وصُغراها لأبناء التعليم المدني .

وكان مفروضاً أنَّ جميع الوزارات تزدحم بغيرنا وتوصد أبوابها في وجوهنا، ويستحيل أن يفلت إلى داخلها أحد منا.

والذي بقى لنا بعد ذلك عدة وظائف تافهة ، لايكفل راتبها حياة دابة .

وأذكر أنه على عهد «صدقى باشا» عُيِّن نفر من علماء الأزهر المتخصصين \_ الذين قضوا في الدراسة مُدداً لاتقل إحداها عن خمسة عشر عاماً \_ عين الواحد منهم بثلاثة جنيهات فقط.

وذلك مرتب دون مايُقرر يومئذ لحامل الشهادة الابتدائية . .!!!

إنَّ الاستعمار ، السافر منه والمقَّنع ، دفع بالأزهر ورجاله إلى مستقبل كالح .

فإذا تجاوزت الناحية الرسمية إلى الناحية الشعبية ، فإنَّ الفجوة التي حُفرِت بيننا وبين الناس كانت عميقة \_ ولا تسلني مَن حفرها؟

كان كثير من العامة يتعرض لنا بألفاظ السخرية والتهكم.

ويرى التندر بملابسنا ، والتفكه بعمائمنا . . مسلاة مستباحة . .

ولما كان أغلب القادرين الواجدين يرفض تعريض أبنائه لمستقبل أسود .

ويُفضّل الاتجاه بهم إلى التعليم المدنى ، فإنَّ التعليم الديني أصبح منتجع الطبقات الفقيرة .

ومصر بلد حكمه الفراعنة قديماً ، وقامت للإقطاع فيه دولة رأينا سادتها بأعيننا ، وفي هذا البلد يُحَقَّر الفقير ، ويُذل ، وتقتحمه الأنظار باستهانة .

ولما كان الأزهرى يُمثّل الدين ويُمثل الفقر فهو يجمع بين حالتين مزريتين تضعان أمامه السدود وتثقلان أطرافه بأنواع القيود . . . !!!

ومن ثَمَّ تكونت في مصر طائفة غريبة على الحياة العامة .

قد يكون في بعضها ذكاء خارق رائق ، أو نفع عميم أو جهد عظيم ، ومع ذلك فيكفى أن تكون أزهرية لتقابل بهز الكتفين . . .

وزاد الطين بلة أن الدولة انصرفت عن العناية بهذا المسجد الكبير.

ولم تبال أن تتقلص منه عناصر الحياة وأن تسود فيه عناصر الركود والضعف.

فماذا ترى الآن؟

إنني أذهب إلى مبانى الكليات الأزهرية وقاعة المحاضرات الكبرى ، فأجد عليها جميعاً غبرة ترهقها قترة .

برج الساعة خال لاساعة فيه!

القاعة مقفرة لا أنيس بها ولا صوت!

زجاج النوافذ محطم وقد وضعت في فراغه أوراق الكرتون!

الأطلال القديمة تسفى الغبار.

والأبنية الجديدة يبول عليها الرعاع!!

وجبل المقطم يُلقى ظلال الخيبة على المكان الهامد!

ولقد كان من ثلاثين سنة مقابر للموتى ، وهو الآن مقابر لنفر من الشيوخ النائمين والشباب الهائمين . .

إنَّ أبى \_ رحمه الله \_ كان رجلاً طيب القلب ، كبير الروح .

وقد نذرني لخدمة الإسلام ، ووقف حياته ونشاطه على إدخالي في الأزهر ، وثابر \_ وهو المكافح الجلد \_ حتى نلت إجازتي منه .

ورانى وأنا أبدأ حياتى بمرتب ستة جنيهات.

فقد كان الحظ إلى جانبي في هذه السنوات العجاف ، وإلا مااستطعت أن أحصل على هذا المبلغ مع أنَّ مئات العلماء كانوا يتضورون . . . .

وهناك ألوف أمثالي أدخلوا الأزهر بهذه النية الصالحة .

وكان من السهل توجيههم الوجهة التي يُسهمون فيها بجهد رائع في خدمة هذه الأمة ورفعة شأنها .

بَيْدَ أَنَّ سياسة الاستعمار القديمة وأسلوب الرجال الذين تربوا في جامعاته ومعاهده جعل من الأزهريين قوة مشلولة ، ولا أريد أن أقول: طاقة منبوذة . .

إنَّ تحقير الأزهريين لأنهم أبناء الفلاحين الفقراء جريمة قذرة .

وربما يرتكبها إلى يوم الناس هذا رجال لو نبشنا التراب عن أصولهم لاسودت وجوههم . . . .

وأغنياء مصر \_ بل أغنياء الشرق كله \_ آخر أهل الأرض فخراً بثرواتهم ، وتنكراً لغيرهم .

وتحقير الأزهريين لأنهم يمثلون الإسلام جريمة قذرة كذلك يرتكبها إلى يوم الناس هذا رجال مسخ الاحتلال البريطاني قلوبهم وعقولهم ، وأمات حياءهم وأحيا بذاءتهم .

رجال أعرف أنهم ينحنون لذوى العمائم السود، ويتجرأون على أبناء دينهم فحسب.

ذلك أثر التربية التي أخذهم به الغالب المحتمل من سبعين سنة .

والجراءة على الإسلام هي التي تجعل الواحد من هؤلاء يمسح جبهته بنعل بغي ، ويكرع من الخمر حتى يمسح الأرض بلحيته الملوثة .

فإذا رأى شيخاً مسلماً نهره بكبرياء وعنجهية . . .!

وأعلم أنَّ من المحسوبين على الدين ناساً أجلافاً ينقصهم زاد كثير من المعرفة الحسنة ، والسيرة اللبقة .

وأعلم أنَّ من المحسوبين على الدين تجاراً يصطادون المال ويدخرونه لعاجلتهم وهم ذاهلون عن آجلتهم .

وأعلم أنَّ من المحسوبين على الدين أقواماً لا ترشحهم معادنهم العاطفية ولا الفكرية لأداء رسالته وحمل أمانته .

غير أنَّ ذلك كله لا يتأدى بأحد إلى إصدار حكم بالإعدام البطىء على الإسلام وعلى الإسلام وعلى المعهد الذي أقيم لذلك الغرض.

إنَّ الظروف التي تعرض لها «الأزهر» لو تعرضت لها جامعة أخرى لاصطفقت أبوابها من زمن بعيد . . .

ولو أنَّ خريجي الأداب والحقوق تعرَّضوا لألوان الكساد المادي والأدبي الذي تعرَّض لها الأزهريون لأغلقت كلياتهم ولأدركهم من الهوان مايواريهم الثري . . . .

إنَّ الظروف التي تحيا فيها هذه الطائفة ، والتجارب التي تمر بها ، تجعلك تردد المثل المعروف: «لاتسأل عن الهالك كيف هلك! ولكن اسأل عن الناجي كيف نجا» . . .

ولكى تخلص الأمة من ذلكم الأزدواج في التعليم ، والانقسام في المشاعر لابد أن نحدد \_ بصراحة \_ موقفنا من الإسلام .

ولسنا نحن الذين نحدد هذا الموقف ، بل رجال وزارة التربية والتعليم . .

هل المراد تنشئة الأولاد على تعاليم الإسلام أم لا؟

وهذه التنشئة لاتعنى حشو أذهانهم بجملة من الدروس الشاحبة ، ولاحشد أبدانهم لحضور حصص مفروضة ...

بل المراد خلق بيئة مكتملة العناصر تتعاون فيها أنواع النشاط العلمى والفنى والرياضي لتكوين جيل متدين .

المراد أن يستقر في أذهان المفتشين والنظار والمدرسين وسائر الموظفين أنَّ غرس تعاليم الإسلام وآدابه واجب في أوقات العمل والفراغ ، في الفصول وفي الرحلات ، في العلاقات الخاصة والعامة .

وبذلك تكون للمدرسة رسالة موصولة بأهداف المجتمع والدولة.

وتكون اليقظات النفسية والعقلية للكبار والصغار متساوقة نحو مثل عليا مقررة ، مفروغ ابتداء من تقديسها ، لا يسمح لأحد أبداً أن ينال منها أو يتجرأ عليها!!!

إذا حددنا موقفنا الإسلامي في التعليم فإن مستقبل الأزهر يكون قد بُتَّ فيه ، إما بإغلاقه ، وإما بكفالة وضع كريم له .

والواقع أنَّ نفراً من المسئولين عن التعليم يتأرجحون بين ماتعلموه من أمريكا وإنجلترا . . . وبين مافرضته طبيعة الحياة أخيراً في البلاد العربية والإسلامية .

هم تعلَّموا أنَّ الدين يجب إبعاده عن المدرسة .

وهم تعلُّموا أنَّ سلوك الشباب يجب إطلاقه ليبرأ من الكبت ، والعقد النفسية .

وهم تعلموا أنَّ الدين يخالف العقل ، وأنَّ أحكامه تجافى الطبيعة . وأنَّ إيحاءه يُفسد العواطف والأفكار .

هم تعلَّموا هذا في الكراسات التي حبسهم الاستعمار عليها ولم يسمح لعيونهم أن تعدوها إلى غيرها . . .

كانت النتيجة أن جاءوا إلى أوطانهم بأفئدة موغرة على الإسلام ، نافرة من أهله شديدة الحرص على مجافاتهم . . .

والغريب أنَّ الهجوم الذي رأوه على الدين كان موجهاً في بلاده ضد المسيحية فقط فأما نحن فنقلناه إلى بلادنا لنخنق به الإسلام.

وأما المسيحيون \_ فى أغلب مدارسهم الوطنية وفى جميع المدارس التى افتتحوها فى بلادنا \_ فإنهم احتقروا هذا الهجوم، وجعلوا الروح الدينية والصلوات الكنسية جزءاً لا يتجزأ من برامجهم الدراسية!! . . . .

أرأيت هذا التناقض ؟

أرأيت الخيبة المُرّة التي أصابتنا؟

أرأيت كيف يوكس الإسلام وحده وكيف ينبت أبناؤه وبناته غرباء عنه أو خفاف الزاد منه ، أو قليلي الحنو عليه؟

ومن بضع سنين اضطرت وزارة المعارف إلى توظيف عدد غفير من علماء الأزهر تمشياً مع سياسة التوسع في التعليم .

وهؤلاء العلماء الموظفون لم يُطلبوا للقيام ببرنامج واسع من التربية الدينية .

لا وزارة المعارف أرادت هذا ، ولا هم يصلحون لذاك .

وإنما طلبوا ليكونوا مدرسي لغة عربية . .

بيد أنَّ هؤلاء العلماء عاشوا في وزارة المعارف كما يعيش الملونون في الولايات المتحدة! إنَّ ماضيهم الأزهري لايُغتفر لهم!

والحق أنَّ الأزهر ترك في نفوسهم ومسالكهم آثاراً لا تتواءم أبداً مع روح التحرر التي يفهمها رجال وزارة المعارف .

روح الانفكاك من الإسلام والغض من قداسته ، والنظر إلى الاختلاط الجنسى والواجبات الدينية العامة نظرة كلها تساهل و . . . إرخاص!

إِنَّ آراء «فرويد» في علم النفس لها قداسة ماتُعرف لوحي الله!

ولما كان جمود الأزهريين بإزاء هذه المسائل مثيراً ، فقد صدر قرار (١) بدحرجة بضعة ألوف منهم إلى منزلة دراسية أدنى مما يستحقون ، بحجة النقص في كفايتهم الفنية .

<sup>(</sup>١) مشروع مستوى الكفاية الفنية في التعليم ، وسيأتي تفصيله ، والمقصود به قصر بضعة ألوف من علماء الأزهر على المراحل الدنيا في المدارس العامة .

وقد انبرى الدكتور «محمد البهى» لفضح هذا التصرف في محاضرة كبيرة ، كشف فيها النقاب عن التيارات الأمريكية الهدامة في بلادنا وفي ثقافتنا .

ولابد للرجوع إلى هذه المحاضرة للوقوف على جلية الأمر.

ونحن نقتطف منها هذه الأجزاء لاتصالها بموضوعنا.

قال \_ بعد أن سرد هجوم «فرويد» على الدين \_ : ومع أنه يهودى ، فهو لا يقصد من الدين هنا إلا المسيحية ، لأنه عدد في هذا الكتاب النقائص التي أخذها فلاسفة القرن التاسع عشر على الكثلكة المسيحية .

قال فرويد: «وإنما ترجع استقامة الشعور في التصرف، إلى الخلاص من الكبت الجنسي نفسه، هذا الخلاص الذي يؤدي «إلى روح الزمالة» ثم الانصراف إلى العمل المثمر»!

وفرويد في نظرته إلى الغريزة الجنسية على هذا النحو، يجعلها أساس الحياة الإنسانية، من الطفولة إلى الرشد.

وهذه النظرية عاشت فترة في القرن التاسع عشر ، وسادت أيام أن ساد الفكر المادي في الغرب .

وتسود يوم يدعو الكتاب إلى المادة العلمية ، والوقوف عند حد الحواس وإنكار المعنويات ، وفي مقدمتها إنكار الله .

ولم تسلم هذه النظرية لفرويد إذ قاومها نفر آخر من علماء النفس من معاصريه أمثال «ألفريد آدلر» \_ ولد سنة ١٨٧٠ \_ الذي تتلمذ على فرويد نفسه . ف «آدلر» جعل غريزة «حب البقاء» المصدر الأصيل الذي تنشأ عنه كل التصرفات الإنسانية بدلاً من الغريزة الجنسية .

ورمى أستاذه بالمبالغة في شأن الغريزة ، وبالدعوة عن طريقها إلى إهدار كل القيم الإنسانية ، والوقوف بالإنسان عند الحد الحيواني .

وبقيام المدرسة المشتركة ، وهي الـ «Public School» ، في أمريكا انحطت القيم الأخلاقية في الحياة الأمريكية التعليمية ، والحياة العامة .

وربما كان السبب في ذلك أنه لم يعد هناك كبت للغريزة الجنسية .

ولكن ليست «روح الزمالة» ، على أى حال \_ التى نشدها «فرويد» من الاختلاط فى التعليم قبل مرحلة الجامعة \_ هى التى حلت أزمة الغريزة الجنسية بين المراهقين والمراهقات .

أما مشروع «مستوى الكفاية الفنية» وتطبيقه في دائرة مدرسي اللغة العربية والدين ، من المتخرجين في كليتي أصول الدين ، والشريعة ، من كليات الجامع الأزهر فهو مشروع يعيد إلى الأذهان مشروع «دانلوب» في التوجيه الفني والتربوي لمدارس الحكومة المصرية ، الذي قصد منه يومئذ الغض من قيمة الأزهر والمتخرجين فيه .

إنَّ المتخرج من كلية الشريعة ، أو كلية أصول الدين ، الذي تولى التدريس في مرحلة التعليم الابتدائي ، ثم نقل من هذه المرحلة إلى مرحلة الإعدادي ، ثم نقل من هذه المرحلة إلى المرحلة السابقة على المرحلة المرحلة التانوي ، إذا أعيد من جديد إلى المرحلة السابقة على المرحلة التي يقوم بالتدريس فيها الآن معناه : عدم أهليته للقيام بمنهاج اللغة العربية والدين في مرحلة الثانوي .

ومعناه: عدم اعتبار التجارب السابقة التي اكتسبها في تدريس اللغة العربية والدين ، في مرحلتي الابتدائي والإعدادي ، سواء من الوجهة الموضوعية ، أو الوجهة التربوية والمنهجية .

معناه : إهدار القيمة العملية لقانون التطور في الحياة بالنسبة للأزهرى .

ثم اشتراط: أنه لاينقل لمرحلة الثانوى من جديد إلا بعد النجاح في امتحان يساوى الامتحان النهائي لقسم اللغة العربية في كلية الآداب أو لطلبة كلية دار العلوم.

معناه: أنه مؤهل الآن بالثانوية فحسب ، وأنَّ حصوله على الشهادة العالية من كلية أصول الدين ، أو من كلية الشريعة ، أمر ملغى اعتباره .

وإذن . . أربع سنوات قضاها طالب كليتى أصول الدين ، والشريعة ، يدرس فيها المواد الخاصة بكل كلية ، وهى مواد إسلامية عربية ، ومن بينها تفسير القرآن الكريم وهو من جانب يعتبر تطبيقا عملياً لأسلوب اللغة العربية وقواعدها \_ بالإضافة إلى سنتين قضاهما في تخصص التدريس ، يدرس فيها مواد التربية ، ومنهاجاً موضوعياً للغة العربية بفروعها المختلفة بالإضافة إلى ست سنوات أخرى على الأقل قضاها في مارسة تعليم هذه اللغة ، في مراحل التعليم الثلاث : الابتدائي والإعدادي والثانوى .

تساوى في نظر أتباع «ديوى» في مصر صفراً على اليسار في حياة المتخرج في هاتين الكليتين، الذي اشتغل بالتعليم الرسمي، حتى مرحلة الثانوي.

هذا المعلّم، طبقاً لمشروع «مستوى الكفاية الفنية» الذى خرج به أتباع «ديوى» على الرأى العام المصرى في ٢٨ سبتمبر الماضى، عاد من جديد إلى وضع حامل

الثانوية الأزهرية الفج ، الذى لم يكسب خبرة فنية ، ولم يتابع فى التعليم العالى دراسة للثقافة الإسلامية العربية فى مدة الكلية ، ولا دراسة تربوية فنية وموضوعية ، فى تخصص التدريس .

وبقيت التسع سنوات التى قضاها هذا المعلم فى مرحلتى الابتدائى والثانوى فى التعليم الأزهرى هى هى لم تتغير، بما أضافه من أربع سنوات فى الكلية وسنتين فى تخصص التدريس، وست سنوات فى التعليم المدرسى بوزارة التربية والتعليم.

وأصبح حاصل الجمع العددى لتسع سنوات ، حصل فى نهايتها على الشهادة الثانوية ، ولأربع فى الكلية ، ولاثنتين فى تخصص التدريس ، ولست فى مدارس وزارة التربية يساوى تسعاً فقط!!

ثم عندما يريد النقل منذ الآن إلى الثانوى ، عليه أن يجتاز الامتحان النهائي لقسم اللغة العربية في كلية الأداب ، ولكلية دار العلوم .

ماهى برامج اللغة العربية الآن في كلية الآداب، وفي كلية دار العلوم لطلاب وطالبات التوجيهية فيها؟

إنها برامج القسم الثانوي لطالب الأزهر في اللغة العربية .

ومعنى امتحانه مرة أخرى في المقرر النهائي لطلاب قسم اللغة العربية في كلية الآداب، أو لطلاب دار العلوم، إلغاء اعتبار شهادة الثانوية التي حصل عليها من الأزهر.

وعندئذ هو مؤهل فقط في نظر أتباع «ديوى» في وزارة التربية والتعليم بالشهادة الابتدائية وحدها!

ذلك هو منطقهم ، ونتائج هذا المنطق: إهدار قيمة الأزهر بإهدار قيمة المتخرجين فيه . وذلك ماأراده الاستعمار الإنجليزي ، يوم تولى السياسة التعليمية في مصر على يد «دنلوب» .

یکتب دیوان الموظفین تقریره عن «مستوی خریجی الجامعات المصریة» لعام (۱۹۵۷ ـ ۱۹۵۸) و تطلع به الصحف المصریة علی الرأی العام العربی فی ۲۰ سبتمبر الماضی . أی قبل خروج مشروع «مستوی الکفایة الفنیة فی التعلیم» فی الصحف بأسبوع ، وعنوان هذا التقریر «جهل خریجی الجامعات» .

ولخصت جريدة الأخبار الجديدة التقرير فيمايلي:

ديوان الموظفين يستغيث من جهل خريجي الجامعات: أعلن الديوان أنَّ ٦٦٪ من الخريجين ، نالوا صفراً في الامتحانات التي أجراها أساتذة الجامعات للديوان .

قال: إن الأطباء عاجزون عن التعبير، وعباراتهم ضعيفة، ومعلوماتهم العامة لا وجود لها.! وقال: إنَّ الكيميائيين لايعتمدون على أنفسهم في البحث والاطلاع، وأن معلوماتهم جامدة!

أما المهندسون . . فمستواهم الثقافي ضعيف جداً وهم لايقرءون الصحف ولا يحاولون تجديد معلوماتهم الفنية بعد التخرج ، ولا يحاولون الاستفادة من الدراسة في النواحي التطبيقية .

ويأتي بعد ذلك خريجو كليات التجارة ، وهم جهلة تماماً بالمعلومات العامة .

ثم مدرسو اللغة العربية (لم يقل الأزهريين من كليتى الشريعة وأصول الدين بل مدرسى اللغة العربية ، وهو كما يشمل هؤلاء ، يشمل المتخرجين فى قسم اللغة العربية فى كليات الآداب ، وكلية دار العلوم ، وكلية اللغة العربية بالأزهر) وهم يخطئون فى النحو . ثم يأتى مدرسو الفلسفة (وطبعاً هؤلاء من كليات الآداب) ، الذين لا يعرفون شيئاً عن الربط بين الفلسفة والحياة العلمية العامة .

أما الزراعيون . . فهم جهلة بمعلومات الجغرافيا البسيطة . . إلخ!

يكتب ديوان الموظفين هذا التقرير ، وتنشره الصحف في ٢٠ سبتمبر سنة ١٩٥٧ ، ولاشك أنَّ وزارة التربية والتعليم بالاشتراك مع الجامعات هي جهة الاختصاص في بحث «مستوى التعليم».

فلابد أنها تلقت هذا التقرير قبل نشره في الصحف.

وبعد أسبوع من نشره في الصحف يقدِّم إلينا أتباع «ديوى» في وزارة التربية مشروع «مستوى الكفاية الفنية في التعليم».

ولقد لخصته الأهرام الصادرة في ٢٨ سبتمبر ١٩٥٧ فيمايلي:

«تقرر ألا يظل فى التعليم الثانوى من حملة العالمية فى كليتى الشريعة وأصول الدين مع تخصص التدريس إلا العناصر الممتازة ، التى حصلت على جيد جداً ، فى عامين متتاليين يسبقهما تقدير جيد (ولعله لايكون هناك ممتاز من بينهم ، فى نظر واضعى التقارير عنهم أصلاً) وينقل الباقون إلى المرحلة الإعدادية . ولا تكون الترقية

من بينهم إلى المرحلة الثانوية إلا باجتياز امتحان في اللغة العربية في مستوى امتحان كلية الآداب قسم اللغة العربية ، أو كلية دار العلوم» .

أما امتحان كلية اللغة العربية الأزهرية ، فملغى اعتباره في نظرهم .

الأزهر وحده ، وأبناء الأزهر وحدهم ، يُنخلون من بين أصحاب الشهادات العليا في مصر الذين جاءت طوائفهم في تقرير ديوان الموظفين السابق .

## \* \* \*

وأنا أعلم من تجاربى الخاصة ومن تقارير ديوان الموظفين لعدة سنين ، ومن ملاحظة الاختبارات التى تُعقد بين الحين والحين لملء الوظائف الشاغرة أنَّ مستوى المتخرجين في الجامع الأزهر وغيره من الجامعات المدنية ضعيف إلى حد محزن .

ومعنى هذا أنَّ طعن رجال المعارف في الأزهريين صحيح!

ولكنهم لا يُصدقون إذا قالوا: إنَّ هذا هو السبب في دحرجتهم إلى درجات أدنى .

لو كان الأزهريون أقل كفاية من مستواهم الحالى . وأسرع انقياداً إلى العابثين من حماة الرقص التوقيعي ، ودعاة المدرسة المشتركة \_ لأمسوا موضع الرضا ، ولأغضى عن ضعفهم الفنى كما تنوسى ضعف غيرهم من أبناء المعاهد الأخرى .

### \* \* \*

يؤسفني أن أصارح بأنَّ هناك غبنا متعمداً يقع على رءوس الأزهريين.

إن مستر «نهرو» يحاول إدخال «المنبوذين» في المجتع الهندي .

أما هنا . . فالمحاولات دائبة لإخراج الأزهريين من المجتمع . .

الويل لأزهرى يقع في خطأ .

إنَّ الصحف تجعل من الحبة قبة وتتناول قضيته لتحيل الوهم حقيقة .

ولا يزال الحزن يخامر قلبي لنفر من العلماء تناولت الجرائد قضيتهم بشماتة ظاهرة وحرص غريب على تلويث سمعتهم وإذلال جانبهم!!

كأن هناك ثأراً شخصياً بين هؤلاء الكتاب وبين أولئك المساكين المحرجين ، أما غيرهم فتقع منه الخطيئة وإذا الأقلام تتناولها ونصب عينها المثل القائل: «الجبن سيد الأخلاق»!!!

# الجامع الأزهر

تاريخ الأزهر مشتبك بتاريخ مصر الإسلامية ، ويكاد يسير منه صعوداً وهبوطاً .

ألف سنة أو يزيد مرت على هذا الجامع العتيق وهو يلقى أضواء المعرفة على الشرق الإسلامي كله .

ألف سنة مرت وهو يصون تراث العروبة والإسلام، ويستبقى علوم اللغة والدين في حرز أمن من هجمات الفاتحين وتفريط المفرطين.

لقد كادت الثقافة العربية والإسلامية تموت وتندثر في ليل الحكم التركي الطويل.

ذلك الحكم الذى شل النشاط الأدبى في العالم الإسلامي ، وكاد يطوى الحضارة الإسلامية في أكفانه الكالحة .

لولا هذا الأزهر الذي أوت إليه العروبة ولغتها والدين ودراساته . . .

بُنىَ الجامع الأزهر وافتتح للدراسة على عهد «المعز لدين الله» مؤسس الدولة الفاطمية في مصر.

وكان المذهب الشيعي أساس الحكم في البلاد، وكان كذلك أساس الدراسة الفقهية بين علماء الأزهر وطلابه . . .

ثم لم تلبث الأحوال أن تغيرت في مصر إذ عاد إليها مذهب السنة بعد ظهور صلاح الدين.

فتضافرت مصر \_ حكومة وشعباً \_ على جعل الأزهر مثابة للثقافة الإسلامية ، كما يتصورها جمهرة المسلمين .

وبقى «الأزهر» على هذا المنهج يفد إليه الطلاب من المشرق والمغرب، وتزدهر فيه علوم الشريعة واللغة ، ويقوم برسالته العتيدة في رعاية من الدولة وإعزاز من الأمة .

ولم يكن علماء الأزهر موظفين يشتغلون بالشئون العلمية فحسب.

بل كانوا حراساً على تعاليم الإسلام ، يذرون الحاكم والحكوم بها ، وينهضون بعبء التوجيه الاجتماعي دون وجل ولا ملل .

وتاريخ «الأزهر» حافل بمواقف شتى على تراخى العمهود واختلاف الدول التى تتابعت طوال عشرة قرون .

وإن كنا نذكر \_ تبياناً للحقيقة \_ أن مناصب الأزهر الكبرى قد ظفر بها أحياناً بعض من فرطوا في أمانة التوجيه وحسن الدعوة إلى الله .

وقد حكى الجبرتي في تاريخه قصصاً شتى لهؤلاء وهؤلاء.

ولا شك أن الحكم الصالح كان يعنيه اختيار أولى الكفاية والخلق ليضع في أيديهم مقاليد الأزهر وينتظر منهم تربية الجماهير، وإعزاز الإسلام، وغرس فضائله في النفوس.

ومن الصفحات النقية لعلماء «الأزهر» انحيازهم إلى جانب الأمة كلما رأوا ظلماً يحيق بها من الداخل أو يهبط عليها من الخارج .

ومن هنا كانوا موئل الشعب أيام المماليك، ثم عندما وقعت مصر فريسة الاحتلال الفرنسي.

وما يجدر التنويه به أن علماء الأزهر آزروا بطريرك الأقباط «بطرس السادس» في نزاع نشب بينه وبين كبير الأمراء المماليك «ابن إيواظ» على الأحوال الشخصية لأقباط مصر.

فقد كان هذا البطريرك صلباً في دينه ، متشدداً في تطبيق شريعته ، متحمساً في أخذ رعيته بها ما جعل البعض يضيق به .

وعرض الحاكم أمره على علماء الأزهر . فإذا العلماء يقرون البطريرك على مسلكه ويؤيدونه في سيرته . مما جعل كبير الأمراء يتراجع عنه ويدعه وشأنه .

وهذه قصة تكشف عن طبيعة السماحة في الإسلام ، كما تكشف في الوقت نفسه عن مدى المكانة التي كانت مقررة للعلماء!

وقد ظل الأزهر أميناً على التراث الإسلامي كما ظل صلة وثيقة بين مصر وأفاق العالم الإسلامي المترامي الأطراف.

بيد أن اتساع المعارف الإنسانية في هذا العصر ، وانتظار المدارس والجامعات التي تقوم عليها ، وانتظام الألوف المؤلفة في سلكها يجعل من حق الأزهر على مصر أن تدعم مكانته ورسالته وهي \_ في الحقيقة \_ إنما تدعم مكانتها ورسالتها هي .

لقد شاءت الأقدار لمصر أن تحتل مكان الصدارة في عالم العروبة والإسلام ، وأن تكون قطب الرحى فيما تستلزمه هذه المكانة من جهاد ثقافي وعسكرى . . وهذا شرف يجب أن نحمل مسئوليته .

بل إننا ابتدأنا فعلاً نتحمل هذه المسئوليات منذ أعلنا استقلالنا الفكرى والعاطفى في المعترك العالمي الحالى ، ومنذ تبنينا سياسة الحياد ، وتصدينا لكل من يبغى جرنا إلى أحد المعسكرين .

نعم . . لقد أعلنا أننا كتلة ثالثة ، لها خصائصها ومصالحها ، ولها تاريخها وحضارتها ، ولها أمانيها ومتاعبها ، ولها رسالتها التي تود أن تحيا في ظلها ، وتكره أن تستظل برسالة غيرها . . .

وهذا الموقف يتقاضانا أن نمعن النظر في ماضينا الطويل ، وفي واقعنا المعاصر لنبرز الحقائق التالية :

١ - إننا أمة عربية ارتضت الإسلام ديناً ، فهى لاتقبل مراء في عروبتها
 ولا في إسلامها .

٢ ــ إن هناك عللاً وأخطاء ، تعرضت لها أمتنا في تاريخها الطويل تتنافى مع مقتضيات العروبة والإسلام فيجب أن تبرأ منها .

٣ ـ إن تقوية معدننا وصقله وتوفير أسباب القوى حوله إذا كان أمراً لازماً في كل عصر، فهو في هذه الأيام ألزم لنستطيع الثبات في حومة النزاع العالمي القائم.

إنه لابد من زيادة الأفكار الداخلية والشبهات الوافدة ، وتحصين الأجيال الجديدة من وساوسها ، حتى تشب مستقيمة الفكر ، نقية الوجدان . .

وبناء نهضتنا على تلك الدعائم لا يحتاج إلى استيراد مواد من الخارج.

فإن اللبنات المطلوبة موجودة عندنا . قال الأستاذ «محمد أبو زهرة» :

إن التوحيد الفكرى والثقافي والنفسى لايحتاج إلى إنشاء ولكن يحتاج إلى توجيه وجمع ، فإن الأصل قائم ثابت .

وحيشما اتجهت إلى بلد إسلامى ، فإنك تحس بأن الاتفاق النفسى والفكرى موجود ، وأن الفكرة العامة قائمة ، والعروة الجامعة لأساليب الفكر الإسلامى ثابتة .

ولا يوجد بين أهل دين أو أهل مذهب اقتصادى أو اجتماعى ، من تتلاقى أفكارهم حول اتجاه معين لايحول ولا يزول ما تجد ذلك بين المسلمين .

ولقد قدر لى فى الندوة الإسلامية الكبرى التى عقدت بـ «لاهور» أن ألتقى بالوفود التى نزحت من البلاد الإسلامية على اختلاف الطوائف فيها .

فما وجدت ثغرة فكرية بيني وبينهم ، لافرق في ذلك بين «سني» و«شيعي» ولا بين «صيني» و «روسي» و «تركي» .

وإذا كانت ثغرة بيننا وبين أحد ، فما كانت إلا بيننا وبين زنادقة هذا العصر الذين يتسمون بأسماء إسلامية ولا دين لهم كهذا الذي ينكر أحكام آيات المواريث ، ويدعى أنها وقتية .

أو كهذا الذى ينكر النبوة ، وأمثالهم من نبذ المسلمون كلامهم فى المؤتمر ، كما تنبذ النواة . والسبب فى ذلك الاتحاد الفكرى الذى لايحتاج إلى الجمع والتوجيه والتنظيم هو وحدة المصدر والاتفاق عليه والالتفاف حوله .

فقد اتفق المسلمون جميعاً على أن الإسلام له مصدر واحد يؤخذ من نصوصه المحكمة ، وهو أولاً نصوص القرآن التي لاتقبل تغييراً ولا تبديلاً ﴿ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مَنْ خَلْفه تَنزيلٌ مِّنْ حَكيمٍ حَميد ﴾ (١).

وثانياً: أقوال النبي \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ وسائر سنته .

وإذا كانت بعض الطوائف مختلفة في طريقة روايتها ، فإن الأصل الذي يقوم عليه عمود الدين ، وفقه الإسلام وأحكامه متفق عليه .

وإذا كانوا ينتهون إلى حكم واحد في أصول الإسلام والإقرار بجملة السنة التي تدل على هذه الأصول ، فإن الغاية قد اتحدت ، وأصل الوحدة الثقافية قد ثبت من غير نكير ، ومن غير تعاند وتنابز بالأسماء .

وإن كانت أنواع من الجدل قد وقعت ومازالت ، فذلك لايضير في شيء .

إنها أحياناً من ضيق الفكر لا من اختلاف الثقافة ، كما رأينا في صدر حياتنا من ملاحاة فكرية بين الشافعية والحنفية .

وقد تجيئ من عمق الفكر كما يسجل التاريخ الفقهي من مناظرات ، بين أتباع هذين المذهبين الجليلين ببلاد ماوراء النهر في القرنين الرابع والخامس .

تلك المناظرات التي كانت محمودة العاقبة منتجة مثمرة ، لأنه قد ترتب عليها تأييد الفروع بكلا المذهبين بالأقيسة العميقة وتنقيح الروايات في الأخبار المؤيدة .

<sup>(</sup>١) فصلت : ٤٢ .

وفي هذا المعترك اقتبس كل مذهب من الأخر . . .

إن هذه حقيقة ثابتة لامجال للريب فيها ، وهي وجود نواة الوحدة الفكرية والثقافية والنفسية ، في كل البلاد الإسلامية ، مهما تختلف فيها الطوائف والمذاهب .

ولكن الأمر الذى نريده ، هو توجيه العناصر والعمل على إغائها ، وإيجاد مجتمع فكرى يبنى كيانه على دعائم الإسلام ، ويقف حاجزاً دون النزعات المنحرفة التى تتغلغل الآن فى صفوفه ، وتلقى بالريب على حقائقه ، حتى يكشف زيغ أولئك الذين اصطفاهم أعداء الإسلام ليحلوا عراه ، ويلقوا بالشك فى أفئدة أهله .

ويزيد - مع هذا - جمع تراث الماضين ، لا فرق فى ذلك بين التراث الذى تركه السابقون من الشيعة ، وبين التراث الذى تركه أئمة الأمصار ذوو المواهب المعروفة ، وغير المعروفة ، إذ كان كل ذلك من تراث السابقين ، وثمرات غرس الموَحِّدين ، فهو تراثنا جميعاً ، لا فرق بين سئنّى وغير سئنّى . . .

وهذا الكلام تبيان حسن للرسالة التي يمكن أن يضطلع الأزهر بها وينهض لحملها . وبذلك تجد الكتلة الثالثة المنبع الذي تحتاج إليه لإسالة العقائد الدافعة والمشاعر الحية والأمال العريضة . . .

إنَّ هذه الكتلة تبدأ طريقها الآن وسط عقابيل شتَّى ، من وهن الماضى ، ومن دسائس المستعمر .

بَيْدَ أَنَّ المنقذ الوحيد لها والسياج المنيع حولها لن يجيئها إلا من الإسلام . . .

والوحدة الشائعة في جنبات هذه الأمة ، ومناطقها المترامية لاحظها أعداؤها أنفسهم . . قال الدكتور «محمد البهي» :

«الإسلام- كما يقول عنه المستشرق الإنجليزي «جب»- قد انتشر انتشاراً سريعاً في فترة لا تتجاوز قرنين ونصف قرن .

وقد كان من أبرز آثار هذا الانتشار السريع الذي تكوَّنت خلاله الحضارة الإسلامية الكاملة أنها نشأت حضارة موحدة .

إذ لم تكن هناك فرصة لتأثير العناصر الإقليمية المختلفة أو الثقافية المتباينة فيه.

فلما انتشر الإسلام بعد ذلك في أقطار الأرض لم يكن ديناً ساذجاً ، ولكنه كان نظاماً كاملاً للحياة .

ولذلك ترى أنَّ اتساع رُقعة العالم الإسلامي من «المحيط الأطلسي» إلى «المحيط الهادي» لم يؤثر في وحدة الحضارة الإسلامية ، على غير ما تقضى به العادة (١) .

ثم قال: «الأزهر هو المعهد الذي يجب أن يقوم بإشاعة الوعى الإسلامي».

وإذا كانت قوة الكتلة الثالثة تتوقف على إشاعة الوعى الإسلامى بين أفراد هذه الكتلة من «المحيط الأطلسى» إلى «المحيط الهندى» وعلى قوة الإيمان برسالة الإسلام فل فلا بد أن يكون هناك مركز ما لتوزيع هذا الوعى ، ودفعه ، وتأكيد الإيمان بالإسلام في نفوس المسلمين .

ونحن إذا اتجهنا للتفتيش عن مركز يقوم بهذه الرسالة لا نجد سوى «الأزهر» في رُقعة العالم الإسلامي كله ، أو في موطن الكتلة الثالثة .

إنَّ الجامعات الحديثة في هذا العالم الإسلامي هي جامعات لا تعني بالأيديولوجية ولا بالنظام الفكري لأصحاب هذه الكتلة .

وإنما عنايتها بأمُّور أخرى كالعلوم والرياضة وفروع الدراسات الهندسية المختلفة وما إليها.

وإذا عنيت بأيديولوجية ما فإنما تعنى بفكرة منثورة لا تكوِّن نظاماً متكاملاً يكون شرقياً ، أو غربياً ، أو إسلامياً .

الأزهر وحده - وليست الجامعات الحديثة - هو مركز هذا الإشعاع.

الأزهر فريد بهذه الرسالة ، لا يوجد له مشارِك قديم أو حديث في إطار الكتلة الثالثة . ومنذ أن قام إلى اليوم وهو مركز الرسالة الإسلامية .

سواء ما يتعلق بدراسة تعاليمها المباشرة ، أم ما يتعلق بدراسة الوسائل التي تصحح فهمها وتصورها ، وهي اللغة العربية وما يتصل بها من دراسات».

### \* \* \*

فى الإمكان - بوسائل يسيرة - أن يكون الأزهر عوناً بالغ النفع فى تحقيق الأهداف التى نسعى إليها ، وتقريب الأمال التى ننشدها .

بل هو في وظيفته المنوطة به ، والرسالة المعلقة عليه ، والتاريخ الطويل الذي بصحبه وتقدير المسلمين الذي يحف به . . . هو في هذه النواحي جميعاً لا يقوم عنه عوض .

<sup>(</sup>١) طريق الإسلام ص ١٥ - ١٧ .

ونستطيع أن نُدرك خطورة العمل الذي يؤديه «الأزهر» - لوحيا ونهض - في ضوء الحقائق التالية :

۱ - أنَّ الاستعمار يتوسل بالتبشير المنظَّم ، وبث الإرساليات ، وبناء الكنائس على ترسيخ أقدامه في إفريقيا وآسيا ، وعلى تكوين أجيال ترضى بوجوده ، بل تحرص على بقائه ، لأنها ترى في الدين الذي رباها عليه آصرة روحية يلبى نداءها دون حَرَج .

والغرب المسيحى لا يهمه من النصرانية إلا أن تكون طليعة تمهد لزحفه ، وإلا أن يكون رجالها عملاء له حيث كانوا .

٢ - أنَّ دولة «إسرائيل» لا تعرف إلا الدين رباطاً يصل بين رعاياها على
 اختلاف أجناسهم .

وهى تجعل من العصبية الدينية وحدها الوقود العاطفى الذى تستبيح به جيرانها وتبيت لاجتياحهم .

وقد قرأتُ في الصحف أنَّ كاهناً يهودياً خطب في الشعب الإسرائيلي . فقال-مبشراً قومه بالنصر في المعركة الأخيرة :

«إِنَّ لدينا مائة وبضعة عشر سلاحاً سرياً ، سوف تكتب لنا النصر في صراعنا مع أعدائنا .

أتدرون ما هذه الأسلحة؟ إنها جملة الإصحاحات التي تضمها التوراة المقدسة»!! فإذا كان الدين في الهجوم السافر علينا مصدر الطاقة العنيفة التي تواجهنا .

فمن العجز ألا تقوم جبهة الدفاع عليه ، أو أن يخلو المعسكر العربي منه .

ودور «الأزهر» هنا أن يرعى عناصر المقاومة بعد أن يصلها بالإسلام، لا على أنَّ التمسك بالدين ضرب من التعصب الأعمى أو إثارة لأحقاد طائفية صغيرة .

بل على أنَّ قيام الحقيقة وحراسة الحقوق وكسر العدوان ، ومنع الفساد في الأرض إنما تتم في ضوء عقيدة دافعة وإيمان نابض ، وحماسة تنبعث من الأعماق ، وتهون معها التضحيات . والواقع أنَّ أخصب تُربة لإنتاج المعانى هي التدين الصحيح .

وفى ضغط الحصار الاقتصادى على مصر وزميلاتها من الدول المتحررة ، يمكن للشعب المصرى ولغيره من الشعوب الإسلامية أن تتحمل الجوع والعرى .

وذلك عندما يكون باعث الإيمان هو المحرِّك للكفاح.

بل إنَّ الجماهير لتشعر بالسعادة وهي تحتسب عند الله ما تعانيه من حرمان ، ولا يمكن أن يُسمع لها ضجيج أو شكاة ، لو أنَّ رجال الأزهر ينسابون- دون تظاهر أو افتعال- لتثبيت اليقين في الأفئدة وتصبير الناس على اللأواء .

إنَّ إحياء الأزهر وسيلة لا شك في جدواها ، إذا أردنا -على عجل- أن نصنع حركة بعث شعوري يساند ما نبغيه من نهوض سياسي عسكري !!

وهناك نظرة أخرى .

إنَّ القومية العربية التي نريد أن نجمع عليها شتاتنا ونُرسى على دعائمها تاريخنا الجديد، هذه القومية جزء كبير من الانفعالات العامة التي تتحرك بها أمتنا من «الحيط الأطلسي» إلى «الخليج الفارسي» . .

هي جزء كبير مهم من هذه الانفعالات.

والتعويل على هذا الجزء وإبرازه ، وإقراره عنواناً فذاً لثورات التحرير المشتعلة هناك . له مبرراته المقدورة ، وله ظروفه الإقليمية والعالمية .

بَيْدَ أَنَّ هذه القومية التي نغالي بها ينبغي ألا تُنسينا هذه الحقائق:

١ - أنَّ الجمهرة الكبرى من عرب إفريقيا وآسيا مسلمون.

وأنَّ استمساكهم بمواريثهم العاطفية والفكرية من هذا الإسلام يحتل منطقة واسعة من عقلهم الباطن والظاهر .

ومن هنا لا يسوغ تجاهل أسلوبهم في الحياة وأحكامهم على الأمور.

٢ - أنَّ العروبة نفسها قطعة من الإسلام بحيث لو انفصلت عنه لما بقيت لها أمجاد
 تاريخية تُذكر ، ولا أهداف سياسية تُعينها على الحياة .

٣ - أنَّ أعداء العروبة لا يستطيعون - نفسياً ولا عقلياً - أن يفصلوا بينها وبين الإسلام.

ولذلك نراهم حُرَّاصاً على مخاصمة النزعة العربية الجرَّدة بدوافع دينية قوية . كأن العروبة أسلفت ذنباً لا يُغتفر لها أبد الدهر .

وهو أنها حملت الإسلام يوماً ما لهذا العالم . . . وأنه يجوز لو أمكنتها الحياة وواتتها القوة - أن تحمل هذا الإسلام للناس مرة أخرى . . . .

وهذا الحقد المكين ضد الإسلام سر المؤامرات المستمرة في كل ميدان ضد العربية المطلقة.

وهو - لا شك - سر إصرار الدول المستعمرة الكبرى على إقامة «إسرائيل» وتمزيق اللاجئين والتوجس من كل زعامة تحيى العروبة وتشد أوصالها .

وواجب الأزهر بإزاء هذا الموقف المعقّد ضخم ومتشعب ويحتاج إلى رجال ذوى بصر وإخلاص ، كما يحتاج إلى تحديد شامل في مناهجه وأسلوب حياته .

وقبل ذلك . . لا بد أن نقنع أنفسنا بالحاجة إلى الأزهر نفسه ليملأ الفراغ المتخلف عن ضعف التوجيه العربي والديني في أرجاء الوطن العربي الكبير ، وليغالب ما تركته عصور الضعف الداخلي والغزو الأجنبي من مخلَّفات تعوق النهضة وتؤخر مسيرتها إلى الأمام . . .

ومن الحقائق التي يجب أن نواجهها في صراحة ، أنَّ عروبة «لبنان» في خطر . وأنَّ بقايا الإسلام في القلوب المؤمنة هي التي تستبقى الحباة في التبار العرب

وأنَّ بقايا الإسلام في القلوب المؤمنة هي التي تستبقى الحياة في التيار العربي المناوئ للاستعمار هناك .

وأنَّ شرق إفريقيا كله مهدد بطعنة استعمارية غائرة ، يملأ المستعمرون أيديهم بها من الأحوال التي خلقوها خلقاً في جنوب السودان وفي الحبشة خصوصاً بعد إذلال مسلمي «أريتريا» وضمهم في اتحاد فيدرالي إلى الحكومة المتعصبة الحاقدة .

حكومة «أديس أبابا» . . . !!

وكذلك الصومال التي تتربى الآن على أرضه عناصر تُضمر الشر للعروبة والعرب أجمعين .

إنَّ بقايا الإسلام في هذه البلاد كلها هي التي تقاوم الاستعمار.

وتوجد في ربوعها بعوث أزهرية مبعثرة ، تافهة الإمكانيات ، بل تافهة القُوَى الروحية بالنسبة إلى الإرساليات النبشيرية التي توفدها أمريكا وإنجلترا وفرنسا . . .

ولا بد أن تعود الدولة - دون تريث - إلى موقفها من الأزهر لتجعل منه مستودعاً معبأ بالكفايات العلمية والخُلُقية .

ومن هذا المستودع تبعث بالأمداد إلى أرجاء الأمة العربية الكبيرة كى تضمد جراحها وتنهضها من كبوتها . . ولتنفخ فيه روح الثورة على الاستبداد والاستغلال حتى تنعم بالرفاهية والسلام .

إنَّ مكاسب مصر من الأزهر فوق الحصر والتقدير، لو أنها زودته بأسباب الحياة والازدهار ووصلت ما انقطع من أواصره بالعروبة والإسلام . . .

والأزهر الآن يتكون من ثلاث كليات تمثل الدارسة العليا فيه ، وبضعة عشر معهداً تنتشر في عواصم الأقاليم وتضم عشرات الفصول للدراسة الابتدائية والثانوية الخاصة . ونحن نُلقى نظرة عجلى على هذه الكليات الأزهرية أولاً :

(أ) فكلية أصول الدين ، مفروض فيها أن تدرس العقائد والأخلاق والفلسفة الإسلامية وأنواع الملل والنحل والمذاهب الاجتماعية والإنسانية . . . إلخ .

وعلى ضوء من الاستبحار في «علم النفس» و «الاجتماع» و «التاريخ» يتأهل خريجوها للإمامة والوعظ والإرشاد ونشر الإسلام في الخارج وتعليمه للنشء في الداخل.

وفي هذه الكلية تخصص الدعوة والإرشاد ، يعطى إجازة فنية في هذا الجال الخطير .

وهذا التخصص يحتضر من بضع سنين ، ولا ينتسب له إلا لفيف من العميان والمشوَّهين الذين أحصروا في سبيل الله -كُرْهاً- لأنهم لا يستطيعون ضرباً في الأرض.

وإذا كانت الشكوى لا تنقطع من تفاهة الخُطب الدينية وفشل الدعاة الإسلاميين في السيطرة على المجتمع المصرى وغيره من المجتمعات الشرقية فالسبب لا يُعيى الباحثين!

السبب أنَّ هذه الكلية لم تؤد الرسالة المرتَقبة منها لنقص بيِّن في مادة الدراسة وفي كفاية الرجال المشرفين على الكلية .

بل كذلك لعجز المسئولين الكبار في الأزهر عن فهم طبيعة هذه الكلية وما يُعلَّق على نجاحها من آمال ضخام .

إنَّ الدراسة إذا ضعفت أو اضطربت في «كلية الطب» فلن يتخرج فيها رجال يؤمنون على صحة الناس وحياتهم .

والدراسة إذا ضعفت أو اضطربت في «كلية أصول الدين» فلن يتخرج فيها وعَّاظ أكفاء ولا مرشدون أمناء .

وستظل مصر - وهي زعيمة البلاد العربية - تحس أزمة شديدة في الرجال الذين يقودون زمامها الروحي ويعقدون أواصر الفضائل وعُرا الأخلاق .

وستظل كذلك تحس أزمة في الرجال الذين تُوفدهم إلى الخارج ليغرسوا العقائد الدافعة ويحرسوا النهضات الوليدة ويقاوموا تحالف التبشير والاستعمار .

(ب) كلية الشريعة الإسلامية ...

هذه الكلية أسست لتصون التراث الإسلامي في عالم القانون ، ولتذود الغزو التشريعي الأوروبي عنه .

فتجعل سياسة التقنين منبجسة من طبيعة البلاد وتقاليد أهلها.

والمعروف أنَّ الروس مثلاً ينظرون - بريبة شديدة- إلى القوانين التي يصنعها الغرب للمجتمعات التي يحكمها .

ويرون في بقائها ذيولاً طويلة لسلطانه الأدبى أو لمآربه الكثيرة في الأقطار التي يفتحها والتي قد تُكرهه الظروف على التخلي عنها . . . إلى حين . . .

ونحن نوقن بصدق النظرة التي أشار إليها السيد رئيس الجمهورية وقال فيها:

إنَّ نظمنا الاقتصادية لن تُستَورد من الخارج . بل سنصوغها من طبيعة حياتنا ووحى عقائدنا وتقاليدنا .

وهى نظرة تطرد في ميادين نشاطنا كلها وتشمل آفاق التشريع جميعاً ، ولا يُستثنى منها قانون معيَّن .

ومع تقديرنا للوضع المصرى الحساس في النواحي التشريعية ، ومركزنا الدقيق في المؤسسات العالمية ، فإنه لا يجوز ألبتة إغفال الدراسات العلمية للشريعة الإسلامية وإبراز معالم الكمال التي تختص بها ، وعقد المقارنات بينها وبين شتَّى التشريعات ، وفتح باب الاجتهاد ليمكن إدخال المعاملات المتجددة في دائرة الإسلام الرحبة . .

وينبغى أن ينشأ تعاون علمى وثيق بين «كلية الشريعة» هذه وبين كليات الحقوق الأخرى .

والكلية الآن بحاجة ماسة إلى إعادة النظر في مناهجها ورجالها .

فهي - بحالتها الراهنة- تشبه متحفاً للأفكار القديمة .

وصلتها واهية أو منقطعة بقضايا المجتمع وتطور الحياة وحركة التشريع.

إن الثروة الفقهية في الإسلام بحر متلاطم الأمواج.

وكفاح الأئمة في أصول التشريع وفروعه جَهد لا نظير له في الحضارات الأخرى . وسنرى أنفسنا - مع التغييرات الهائلة التي تطرأ على العالم - مضطرين إلى إمعان النظر في قوانيننا ، حتى تتواءم مع مقتضيات الحياة الجديدة .

فلنمهد للنظر الصائب بجعل «الأزهر» يحيى الشريعة الإسلامية .

وهو إذا أبرزها على طبيعتها النضرة فستهفو إليها القلوب وتتعلق بها الأبصار.

وتلك هي رسالة «كلية الشريعة» . . .

(ج) كلية اللغة العربية . .

أنشئت هذه الكلية لحماية علوم اللغة وآدابها.

ولا شك أنَّ الصلة قائمة بين قوة اللغة وقوة أهلها.

وكلما اتسعت الرُقعة التي تنتشر فيها لغة ما ، دَلَّ ذلك على عظم الشأن وسعة النفوذ . ولعل وحدة اللسان بين الإنجليز والأمريكان كان لها أثر يُذكر في مسارعة هؤلاء إلى نجدة إخوانهم في حربين عالميتين مروعتين . . .

ونحن نعرف كفاح «الإنجليز» في نشر لغتهم .

حتى إنهم ليخصصون ساعات من إرسال الإذاعة الإنجليزية في «لندن» لتعليم الأجانب هذه اللغة .

وجهد الفرنسيين في ذلك معروف جيداً.

وقد تواطأت الدول المستعمرة كلها على وأد اللغة العربية وتنظيم حرب مستمرة ضد بقائها .

وهى تبغى سلخ المسلمين من دينهم وتاريخهم ومقوِّماتهم المعنوية بأسرها عن طريق تجهيلهم في لغتهم وتزهيدهم في قواعدها وتحقير حروفها وإملائها .

ومن ثُمَّ فإنَّ المحافظة على اللغة -بدقة بالغة- هي أولى الخطوات للنجاة بأنفسنا من مهاوى الضياع ، وبقاء العرب في القارتين القديمتين متعصبين للسان العربي ضرورة لا محيص عنها في تماسك كيانها وضمان مستقبلهم .

ويجب تمكين «الأزهر» من المحافظة المتزمتة على هذه اللغة .

فإن شعوب الأرض المحترمة لا تُفرِّط في تراثها اللغوى.

فكيف يُستنكر ذلك على أمة ذات رسالة كبرى ، لها دين يُقدِّس اللغة العربية ويجعلها لغة التخاطب الرسمى بين مئات الملايين من المسلمين؟ بل لغة المناجات الأولى في صلوات المسلمين لله رب العالمين؟

وليس أمر اللغة فقط هو المهم ، بل أمر الأدب العربي من شعر ونثر وعلم وفن .

إنَّ الكتاب العربي الذي يصدر في مصر وينتقل بين الدار البيضاء غرباً و «سور أبايا» شرقا هو الحبل الروحي المتين بين مصر وجاراتها العربيات وشقيقاتها المسلمات.

والواجب أن تبقى «كلية اللغة العربية» بدراساتها القديمة والمحدثة ، وأن تُزاد قدرتها على تكوين أجيال تعتز بلغتها وتفقه قواعدها وتتذوق روائع الأدب العربي وتجلو الغبار عن المطوى منه .

لقد مرت أيام كان الكلام مع مراعاة النحو يعتبر سخفاً ، أو كان معرَّة يُعرف بها الأزهريون!!

ولعل ذلك بعض مظاهر البغضاء التي يكنها الاستعمار للغة البلاد، حتى يخرج أقواماً يحسنون الرطانة بأى لغة وتحمر وجوههم خجلاً لو أخطئوا في حرف منها . . .

ومع ذلك لا يستطيعون تركيب جملة صحيحة بلغة البلاد . . لغة الأباء والأجداد . أليس الكلام في النحو أشرف من هذا العجز ؟

وحبَّذا لو أرسلت بعوث أزهرية إلى البلاد الإسلامية الأعجمية ، مهمتها الوحيدة تعليم اللغة فحسب . . . إنَّ ذلك يكون خدمة جلى للعروبة والإسلام .

## \* \* \*

وقبل أن نتحدث عن التعليم الابتدائي والثانوي في المعاهد الدينية ، يجب أن نلفت النظر بقوة إلى قسم البعوث الإسلامية . . . .

إنَّ هذا القسم من نِعَم الله الكبرى على مصر يجيئ إليه أبناء المسلمين من إفريقيا ومن آسيا ، وفي أفئدتهم حب جارف وأمل طامح .

إنهم يجيئون مسوقين بدوافع الإيمان عند أهليهم .

وكان من المستطاع أن توضع سياسة حكيمة حصيفة للإفادة من هذه الوقود الطيبة وقيادة الشرق الإسلامي كله عن طريقها .

ولكننا نقرر - والحسرة تملأ أنفسنا- أنَّ هذه الوفود تغدو وتروح دون جدوى .

إنَّ الإنجليز والفرنسيين يصنعون البعثات الأجنبية في بلادهم صناعة متقنة.

ويغرسون في لحمهم ودمهم معانى خاصة ، ويتعاونون - رجالاً ونساءً - على جعل البعوث العربية والشرقية أقواماً مربوطين بهم مادياً وروحياً ، متوجهين إليهم في كل أفق كما يتوجه النبات المعروف بـ «عبَّاد الشمس» إلى الشمس . . . .

وقد كنا نستطيع الاستغناء عن نصف بعوثنا الديبلوماسية وعن أغلب ملحقينا الثقافيين في إفريقيا وآسيا لو أننا أحسنا العناية بالبعوث المخلصة التي تجيئنا من هنا وهناك.

والتي تريد -لوجه الله- أن تعمل معنا ، بل أن تتلمذ علينا .

إنَّ قسم البعوث خلف ردىء للقسم العام في الأزهر.

وهذا القسم كان ينتسب إليه عدد كبير ممن يسمون «الغرباء»! والغرباء عنوان وصم به أبناء البعوث من مسلمى القارتين!! وقد ذهب العنوان تقريباً وبقى الموضوع كله.

فإنَّ أولئك المبعوثين لا يزالون غرباء في حياتهم وفي تعليمهم وفي الإشراف عليهم . . . . وكان من السهل رسم سياسة دراسية اجتماعية لرعاية أولئك الوافدين النافعين . بَيْدَ أَنَّ الأزهر لم يخط في هذا الميدان الخطوات الصائبة المنتظرة .

ولا حَرَج من التصريح هنا بأنَّ الموظفين الذين وكِّلَ إليهم البعوث يفقدون الاستعداد النفسي لهذا العمل .

ولا بد من رسم سياسة جديدة واختيار رجال لهم صلاحيات عاطفية وعقلية تتواءم مع الوظائف المتصلة بهذه البعوث . .

ومن المفيد استبقاء مدينة البعوث المنشأة حديثاً ، وجعلها على غرار بيوت الطلبة التى تتبع الجامعة العربية ، مع توفير عناصر البيئة الصالحة والتربية الإسلامية فى هذا الجو الذى يتخرج فيه شباب عربى مسلم قد يتولى يوماً قيادة «الملايو» أو «أندونيسيا» أو «الكونغو» أو «الصومال» .

#### \* \* \*

أما المعاهد الابتدائية والثانوية فمن الخير استبقاؤها مؤقتاً . . .

إننا لا نُرحِّب بالتخصص المبكر في أية دراسة .

ولا نُرحِّب كذلك بهذا الانفصال الذي يُباعِد بين فريقين من الأمة ويقيم بينهما حواجز شتَّى . .

ومن مصلحة الدين وأهله المبلِّغين له ألا ينشأوا في هذه البداية الموحشة.

بَيْدَ أننا مع ذلك نرى الوقت لم يحن لتوحيد التعليم الديني والمدنى .

فإنَّ الأسس التي يتم عليها هذا التوحيد في أسلوب يطمئن أصحاب الغيرة على الدراسات الإسلامية لم تتضح بعد .

ثم إنّه لا محل للعجلة في الإسراع بهذا التوحيد ، فإنّ أمام التعليم العام مشكلات تفتقر إلى بضع سنين قبل أن تحل .

وفى مقدورنا إدخال طائفة من التعديلات على سياسة التعليم الابتدائي والثانوي في الأزهر، تخفف من حدة العيوب التي ذكرناها أنفاً..

وتقوم على الإكثار من العلوم الكونية والدراسات العامة وضم إحدى اللغات الأجنبية . كما تقوم على التخلص من بعض الكتب العتيقة وما تحويه من أفكار سقيمة .

ومن الخير الانتقال بحمَلة الثانوية الأزهرية في الوظائف العامة ، وفتح معاهد تربوية لهم كي يستطيعوا القيام بمهمة التدريس في المرحلة الأولى .

ولو أدى ذلك إلى إغلاق المدارس المدنية التى تقوم بهذه المهمة . كمدارس المعلِّمين مثلا . .

وهذا الجال الجديد يخفف الضغط على الكليات الأزهرية ، ويجعل التخصص فى الدراسات الدينية العليا وقفاً على من تؤهلهم مواهبهم ورغائبهم لهذا النوع من التعليم ، وفى هذا تقليل لـ «الكم» وتكثير فى «الكيف» .

إنَّ الخير الغامر سوف يعود على مصر بإحيائها الأزهر ورفعه إلى المستوى اللائق بمكانته .

وما دامت العروبة قد أصبحت شعارنا المحلى والعالمى فمن وضع الأمور فى نصابها أن نهيئ فرص الحياة والإنتاج والترقى لهذا المعهد العتيق ، وأن نزوده بالقوى المادية والأدبية التى تحقق أمل المسلمين فيه ، والتى تدعم مكان القيادة التى تحتله مصر بين الأقطار العربية والإسلامية . وإلى جانب المقترحات التى أومأنا إليها فى أثناء وصفنا لأحوال الأزهر يحسن أن نلخص ضروب الإصلاح التى يجب الأخذ بها للنهوض بهذا الجامع الكبير حتى يؤدى رسالته العلمية والإسلامية على خير وجه :

١ - هناك علوم مدنية كملت دراساتها وأحرزت في المجتمع الإنساني نجاحاً يُذكر.
 ومن الواجب أن تُدرس مبادئها في المعاهد الثانوية كعلوم النفس والاجتماع والاقتصاد والتغذية والإحصاء وما إليها . . .

ثم يستبحر الطلاَّب في شرحها إذا دخلوا الكليات الأزهرية.

فذلك أعون لهم على فهم الحياة وتوضيح الإسلام . . .

٢ - العلوم الدينية الأساسية ينبغى أن يُعاد النظر في أسلوب دراستها .

فيُدرس - مثلاً - فقه الكتاب والسنَّة ، ثم يدرس بعد ذلك فقه المذاهب في المراحل الثانوية ، لا أن يتخصص الطالب ابتداءً في أحد المذاهب الأربعة كما يحدث الآن .

ويجب أن يُعاد النظر في دراسة السنَّة ، فتُختار أبواب موصولة بالحياة ، ويُدرس طرف من علوم القرآن في المرحلة الثانوية .

كما يجب أن يُدرس الإسلام كنظام متكامل تتضح فيه المعالم الاجتماعية والسياسية لا دراسة جزئية حرفية كما يحدث الآن .

٣ - التاريخ الإسلامي لا بد أن تتسع برامجه وأن يُدرس دراسة توجيهية . . كما يجب أن يُدرس التاريخ العالمي العام وتاريخ كل من اليهودية والنصرانية على حدة .

وأن توزع هذه الدراسة على شتَّى مراحل التعليم الأزهرى .

٤ - يجب إحياء دروس «المطالعة» و «المحفوظات» و «الأدب العربي» وتزويد الطلاّب بأمهات الكتب في هذه الميادين .

٥ - يجب فسح المجال أمام خريجى الأزهر حتى يختلطوا بجميع طبقات الأمة ، وأن تتاح لهم فرص العمل فى أية وزارة . وأن تسوى الدولة بينهم وبين خريجى الجامعات الأخرى مادياً وأدبياً .

٦ - العناية باختيار مَن يملأون المناصب الإدارية كلها من «شيخ الأزهر» إلى «شيخ الكفاية والتدين «شيخ الخلقي». وتحرى أن يكونوا على حظ ظاهر من الكفاية والتدين والخلقي .

#### \* \* \*

وكلمة أخيرة حول القيمة الإنسانية للدين ، وتعليمه ، والأخذ به ! إن الدين ضرورة لا بد منها . ولنعلم يقينا - أنه لا يُغنى عن الدين شيء .

والفارغون يجادلون في ذلك ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (١) .

ومما يجرى على الألسنة - تحقيراً للدين ، وصرفاً عن سبيله - أنَّ كثيراً من أتباع الدين ليس لهم خُلق قويم ، ولا سيرة شريفة ، وأنه بحسب المرء أن يكون على حظ من سعة الثقافة ، ودقة الذوق ، ويقظة الضمير ليكون إنساناً كاملاً ولو طرح من قبل ومن بعد كل الواجبات الدينية فلم ينهض إلى صلاة ، ولم يعبأ بصيام . .

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١١٢ .

وهذا كلام معلول من أوله إلى آخره ، فلا كمال للبَشر إلا في ظل الدين ، ولاشيء يعدل الدين ألبتة في تزكية النفس ودعم المجتمع .

نعم . . هناك أقوام ينتسبون إلى الدين ، ولا يحسنون العمل به ، ولا فقه روحه ، ولا إقامة نصوصه ، ولا يكونون أبداً حُجَّة على الدين ، أو مثار اتهام له .

ومن ذا الذى يُحمِّل المبدأ خطأ الأتباع في الإدراك والتطبيق ؟ وهل يسلم في الدنيا مبدأ بعد ذلك سواء أكان دينياً أو فلسفياً ؟

وهناك أقوام يجيدون أداء صور العبادات دون أن يشربوا روحها أو يحسنوا إقامة الرسوم والأشكال دون نفاذ إلى الجوهر واللب في منطق العقيدة وفروض الإيمان .

وذلك قصور أو تقصير يقع على رءوس أصحابه ، ويزرى بمكانتهم وحدهم .

وهم في حكم الدين عُصاة ، وأمام الله مفرطون .

ومايقع فى سلوكهم ـ من غش أو كذب أو خلف ـ فهم مسئولون عنه مؤاخذون به ، والدين الذى يتبعونه أول من يحاسبهم على ذلك وأول من يُحدِّد أقدارهم ويزن أوزارهم .

وأعرف \_ كما يعرف غيرى \_ أن أدعياء الدين كثير ، وقد شكا الأولون والآخرون من ظواهر التقى الكاذبة ، وممن يجعلون الصلوات شباكاً لاصطياد المنافع وبلوغ المأرب .

لكن أحداً من ذوى الألباب لم يتذرع بمسلك هؤلاء إلى القول بأنَّ الدين نفسه لا يصلح وسيلة لإقرار الفضيلة وبلوغ الكمال . .

أما الزعم بأنَّ استبحار المعرفة ، ويقظة الضمير يُغنيان عن الدين ، فهذا كلام باطل . فكم من علم كثير صحبه فساد الذمة وذهاب الفضل!

وأما غناء الضمير عن أصل الإيمان وفرائض الصلاة والصيام فذاك أيضاً من أوهام الحالمين ، وخيالات الحائرين .

إنَّ على الإنسان واجبات شتَّى .

أولها: واجباته نحو ربه الذي خلقه فسواه.

والمرء الذي يجحد نعم الله المولى ويمارى في حقوقه ، ويتهرب من فرائضه ويتشهى محارمه شخص ساقط الضمير ، لا ثقة به ولا تعويل عليه .

وقد يكون هذا الشخص مقبول السيرة بين الناس أو مضبوطاً في بعض المعاملات أو له خصائص نفسية وعقلية ثمينة .

بَيْد أَنَّ ذلك لايدعو إلى الجازفة في تقرير قيمته ورفع خسيسته.

إن الآلة العاطلة قد يكون بها من الحديد ما لو بيع «خُردة» لساوى الكثير، فهل ذلك يُعلى من قدرها وبغض توقفها وفسادها؟

الواقع أنَّ الذين يحترمهم المجتمع لما ينسبه إليهم من ارتقاء الضمير ، إنما يُغالى ببعض نواحيهم ويبرزها ويتجاوز عن البعض الأخر ويهمله .

ولو فتشنا في أحكامهم على الأمور كلها وتصورهم لكثير من القضايا العليا لوجدنا مايخزي ويسيء .

وكثير من أصحاب هذه الضمائر يستحل محرمات شتى ، ولا يرى غضاضة من اقترافها . لأنه \_ وهو المقطوع عن السماء \_ لا يعترف بما فيها من قذر .

ولو افترضنا \_ جدلاً \_ أنَّ نواحيهم الإنسانية كلها بلغت القمة فكيف ننسب الكمال كله لشخص هانت عليه علاقته بربه فأخَّر حقوقه ، وتمرد على مظاهر العبودية المطالب بها وغيره؟

إن ترجيح كفة هؤلاء ضلال كبير، وعقد نسبة بين مضل يكذب، وملحد يصدق هو ضرب من المقارنة المفتعلة لايراد من إجرائها إلا توهين الدين وتقوية الإلحاد... فلا شأن المصلى أن يكذب. ولا شأن الملحد أن يستقيم، نعم ... لاالصدق والاستقامة من خصائص الإلحاد، ولا الكذب من خصائص الدين.

وسوق المنطق بهذا الأسلوب كالقول بأن هذا عاهر جرىء ، وهذا عفيف هياب ، أو هذا إنسان يبطئ في سيره ، وتلك دابة تُسرع في جريها . مامعنى هذه المقارنة؟

إن انعدام الموضع المشترك يجعل هذه المقارنة مغالطة ، فإنسان عليل وحيوان قوى مقارنة لاتنشئ حكماً بأن الدابة أفضل من الإنسان .

فتلك صفات عارضة ، أو أن العهر أفضل من العفاف .

وعندما نرى المتدين مفرطاً في استكمال شُعب الإيمان وخلائق الاستقامة فالطريق الوحيد لتصحيح نفسه أن نشرح له أصول عقيدته وأهدافها وآثارها ، وأن نُلزمه



ماالتزم من تكاليفها . . وأن نقول له : «اتق النار التي أعدت للكافرين» فلا تسر في نهجهم ، ولا تلم بأعمالهم حتى لاتنتهى إلى مصيرهم .

وقد ثار أخيراً لغط حول الاستغناء بالفلسفة عن الدين \_وهو في بالادنا \_ الإسلام . . .

وعندما يتمخض هذا اللغط عن النتيجة التي يرقبها المستعمرون ، فمعنى هذا أن تذوى شعائر الإسلام ، وينصرف المثقفون عن فرائضه ونوافله .

وقد قرأنا للأستاذ «العقاد» تفنيداً لهذه الوجهة ، ورداً على مثيرها الأستاذ محمود الشرقاوي . ننقله هنا :

وتلخص فكرة الأستاذ كما قال: «فى أن العقيدة إذا فهمت وآمن بها صاحبها على أنها شعائر تؤدَّى وصلوات تُقام وأوامر وزواجر تُطاع بدافع الرغبة فى الجزاء أو الخوف ولم تُؤَدِّ بمن يعتقدها إلى الاستمساك بالفضيلة الذاتية فهى عند ذلك مسخ للعقيدة لا خير فيه ، وخير من صاحبها من يشك ويجحد ولكنه صاحب خُلُق يصونه وضمير يهديه».

ونحن نترك للأستاذ الشرقاوى رأيه في المفاضلة بين دين بلا خُلُق وخُلُق بلا دين، ولكننا نحسب أنه لايستخف بشأن الشعائر لذاتها ، لأنها ذات شأن واضح في كل فريضة اجتماعية تُقام بين جمهرة من الناس.

إن الغاية من نظام الجندية \_ مثلاً \_ أداء الواجب في الدفاع عن البلاد ، ولكن . .

الشجاعة في الدفاع لاتُعفى الجندى من الحركات العسكرية ولا من لوازم الكساء والغذاء ومواعيد العمل التي تدين بها الجيوش.

ولا تجيز له شجاعته أن يخرق «النظام» المتبع في الميدان أو في غير الميدان ، ولو لم تكن ضرورة محتومة في جميع الأوقات .

ولا خلاف على ذم الرياء في العقيدة ، فإنه من أوائل المنكرات التي تنبه إليها الأديان ، ولكن هذا لايمنع أن تكون للعقيدة ظواهر وبواطن وشعائر معلّنة ونيَّات مطوية ، وإنما «الأعمال بالنيات» كلمة تجمع هذه المعانى كافة بغير حاجة إلى الجدل في المفاضلة بين ظواهر الشعائر وبواطن الإيمان . . أه. .

وهذا كلام طيب جميل في تفسير وجوب الصلاة والصيام وغيرهما من سائر العبادات . . وضرورة أداء هذه المناسك في إخبات وتجرد لله رب العالمين .

والحقيقة أن الفروض اليومية والسنوية المنوطة بأعناق المؤمنين ليست أعمالاً تافهة ، أو حركات صماء قليلة الجدوى .

إنها مدارج ارتقاء بعيد المدى لمن يحسن معالجتها ، ويتجاوب مع حقائقها . وهي \_ مع العوام السذج \_ حصانات من شرور وآثام . . . .

وربما رُزقَ بعض الناس شيئاً من الصفاء في معدنهم أو الاستقامة في طريقتهم وهم مجوس، أو عُبَّاد وثن، أو مقدسو بقر.

فهل القليل من الجمال النفسى أو البدنى عند هؤلاء يطعن في قيمة الكثير الذي فقدوه لتصح به أرواحهم وأفكارهم؟

إن العبادات ليست حاجة الله إلى الناس.

إنما هى حاجة الناس ليتصلوا بالحقائق العليا فى نظام له مقدماته ونهاياته، ويستحيل أن يعوض عند فقدها شىء . . .

إنَّ هناك حالة واحدة يمكن فيها الاستغناء بالفلسفة عن الدين . . وهي أن يثبت للناس عن طريق اليقين الجازم أن الله لاوجود له ، وأنَّ أوامره ونواهيه خرافة ، وأن انتظار لقائه والتأهب لحسابه غرور . . .

وفي هذه الحالة وحدها يكون الدين شيئا لامعنى له ولا خير فيه .

ولكن إذا كان اليقين الجازم هو العكس ، وأن الله هو الحق المبين ، وأن الإلحاد مرض يعترى الإنسانية كما يعترى الرمد الأبصار ، فكيف يتصور أن الدين نافلة وأن هناك عوضاً عنه فيما يصنع الناس لأنفسهم من فلسفات . . .؟

ولو فرضنا جدلاً أن الدين تقلصت ظلاله عن الإنسانية فمن الذي يقول: إن فلسفة الواجب والضمير هي التي ستحل محله؟

إن الذى سيحل محله هو منطق اللذة الحيوانية ، أو بتعبير أرقى : منطق المصلحة العامة .

وفي دائرة اللذة العاجلة سترتوى الغرائز وتنتشى وتعربد.

وعندما يرتفع اسمها ويتحول من لذة الفرد وحده إلى سعادة الجماعة جملة فلن تكون هذه السعادة \_ المزعومة \_ لأجناس كلهم الأبيض والأسود ، الغنى والفقير ، العالم والمتخلف ، كلا . . بل ستكون هذه السعادة حكراً لأحد الأجناس الغالبة تُفسَّر لمصلحته فحسب ، ويستوحى من دلالتها مايشبع الأثرة والكبرياء . .!

إن فلسفة الواجب والضمير إنما تنتعش وتجد لها أنصاراً في حماية المعاني الدينية ونضحها الواسع على الأفكار والمشاعر.

ولستُ أدرى لحساب من يخاطب الخاصة والعامة بأن الدين يجوز إهمال شأنه وإرخاص تكاليفه؟

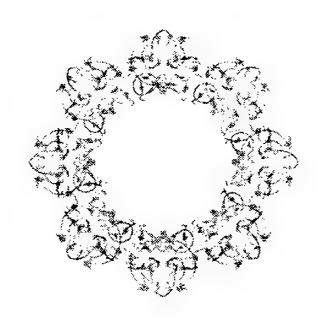
إن الدين في أوروبا وأمريكا قشور لاتنفذ إلى القلوب الذكية .

وإذا استمسك بها أفراد ، أو تراءت بها دول ففى أسلوب لايرضى عنه رب العالمين . فهل طبع هذا الكلام في مصر كي تنتفع به هذه الدول؟

والدين في بلادنا \_ وهو الإسلام \_ يعاني حرباً ضروساً من الجاهلين به ، والكائدين له من أمته المفرِّطة ، وأعدائه الحاقدين الطامعين .

فلمن يُوجه الخطاب بأنَّ الفلسفة تغنى عن الدين ، ويقظة الضمير تغنى عن تقوى الله ورعاية وجهه الكريم؟

الحق يقال: إن هذا الكلام \_ وعاه مرسلوه أم لم يعوه \_ جزء من الحملة المدبرة ضد الإسلام، كي يزداد الشباب الحائر حيرة، وكي تظل الأجيال المضلّلة عن إيمانها موغلة في إضاعة الصلاة واتباع الشهوات.



# فيعالم الملذات

# \* حب الدنيا وكراهية الموت:

من أخلاق الضعة التي رمانا بها الاستعمار قديماً ، الشره في طلب اللذائد ، والرغبة في الراحة دون عمل ، ونيل المغنم القريب من غير مغرم يُبذل ، وقعود الهمم عن الأمال العراض والمطامح العظام ، مع إدمان غريب للشهوات الدنيا ، وتتبع للعورات وتصور ظالم للمرأة وأنواع المتع . . . . إلى غير ذلك من ذرائع الهزيمة التي لاتتاح معنا نهضة ، ولا ينجح في ظلالها سعى . . .

وفى مصر يسَّر الاحتلال البريطاني \_ للعوام وللمثقفين على سواء \_ أن يرتعوا في هذه الدنايا ، وأن يحيوا داخل نطاقها كما يحيا بعض الحيوان داخل القواقع . . . .

فانتشرت الحانات في قرى الريف وأحياء المدن.

وأبيح البغاء ، والوقاع الحيواني .

واحمرت الليالي أكثر العام بالسهر النجس ، وألوان الإثم التي يفتن فيها الفارغون . . .

وانضم إلى ذلك \_ بل سبق ذلك \_ إخلاء الحياة العامة من رسالة تنتظم فيها المشاعر ، وتجند لها الجوارح ، وينشغل الجميع بأعبائها ، يفرحون لما يصيبها من نصر ، ويكتئبون لما يلحقها من انهزام .

نعم . . سبق ذلك أن طمس الإضلال الأجنبي معالم الدين الحق ، وترك الناس يموج بعضهم في بعض .

أليس ذلك مايبغيه ، حتى يخلو له الجو في البلاد التي افتتحها؟ فينهب من خيرها مايشاء ؟

ولن يكون أهلوها \_ وتلك حالهم \_ إلا أدوات في يده يستخدمها متى يشاء، ويرميها أو يكسرها إذا أحب.

لقد أصبحوا عبيد شهواتهم أولاً ، ونجبيده آخراً . . .!!!

ويجب أن نُفرق بين تتبع الدنايا \_ كما تعلم كثير منا في مدرسة الاستعمار \_ وبين مايقع في أوروبا وأمريكا من هذا القبيل . . .!

إنَّ الغربيين أهل كدح ولغوب وراء معايشهم ، وقد قدموا من التضحيات في خمسين سنة مالا يعرف لغيرهم من أهل الأرض .!!

ولأضرب مثلاً بفرنسا ، التى كنا نهتف ضدها فى المظاهرات فنقول: فرنسا العاهرة . . . هذه الأمة الفرنسية دخلت حربين كبيرتين خسرت فيهما مالا يحصى من العتاد والرجال .

ومنذ انتهت الحرب العالمية الثانية ، وهذه الأمة تشتبك في حروب متصلة من الهند الصينية إلى الجزائر.

وميزانيتها مرهقة بنفقات هذه الحروب ، وشبابها يحملون السلاح ويردون الغمرات . ومع أن هذه الحروب أشعلتها المطامع واستدامها البغى والعدوان ، فإن الأمة الظالمة تئن من سيل الدم المسفوك والمال المراق .

والأم التي تألف المصائب على هذا النحو ربما استباحت من المباهج والمرفهات ما يخفف عنها شيئاً من ألم الكفاح الدائم . . .

وأنا أتصور الأحوال النفسية التي ينشد فيها الأشقياء والمعنون بعض مايكسر سورة التعب حولهم .

وقد يطلب المقاتل من هؤلاء \_ وهو ذاهب إلى الموت \_ أن يستمتع بالنساء قدر مايستطيع .

بل إننا نذهب إلى أبعد من ذلك فنقول: إن العمال والموظفين في أيام السلم يشتغلون ساعات أكثر مما يشتغله أمثالهم هنا في الشرق.

ورغبتهم في الاستجمام والترفيه بعد هذه المتاعب قد تفهم ، وإن ضلوا إليها سبل الحلال . . .

لكن الذى مافهمته قط ، ولا أفهمه أبداً ، أن يجيىء شعب متراخ موفور الدم خفيف المناكب ، فيطلب من الملذات مثل أو أكثر مما يطلبه العانون المرهقون . . .

إن العربى فى بطحاء مكة يريد أن يوفر لنفسه من ألوان النعيم وصنوف المشتهيات مالا نظير له فى «نيويورك» ، ومالم يطلبه لأنفسهم الرجال الذين فجروا الذرة!! سبحان الله

قاعد حافى القدمين صفر العقل ، لاهمَّة له من الدنيا إلا أن يستجلب من اللذاذات ، ويقتنى من العمارات مالم يحلم به العباقرة الذين نهكتهم الأفكار والأشغال؟!

إن هذه الحال من عشق الدنيا أقوى ذرائع الفتك فى كياننا المريض . وهى حال يشجعها الاستعمار الذى غزا الشرق بعقلية اللص!! فليس يهمه إلا أن يعامل مغفلين ذوى شهوات نزقة!!!

أترى الاستعمار يألم لأن «الخديو إسماعيل» أسس دار «الأوبرا» في القاهرة ، وأن تفكيره جرى إلى ذلك قبل أن يجرى إلى تأسيس مصنع نافع؟ . . كلا!

إنه يهتم بمعاملة مثل هذا الحاكم ، ويريد أن تسرى روحه إلى كل فرد في الشعب!! بل إنه سلط سماسرته وزبانيته لدفع الشعوب العربية في هذه السبيل الوسخة .

وحالف في هذه السبيل ، الكتاب والصحافيين والمبشرين كي يبنوا المجتمع الإسلامي على هذه الدعائم المنهارة ، وكي يصوغوا أفكار الشباب وآماله ، فإذا هي لاتعدو ذلك العبث الصبياني في اصطياد امرأة وإجابة نزوة . . هذه هي الأهداف المعنوية التي يسعى الاستعمار لبثها .

أمراض الرجولة وإسقاط مستواها وإهاجة الغرائز السافلة ، وتنمية الحيوان الرابض في الدماء ، وإضعاف الروح الإنساني المخنوق ، وتمريغ الإسلام في الوحل إن هو هم بكلمة اعتراض ، أو بدت عليه علامة امتعاض وتجرىء الأجراء من بنين وبنات على سلقه بلسان حاد . . كل ذلك جزء من خطة الاستعمار لخلق أمة تلين في يده وتخلو من أصحاب الأخلاق القوية والسير القويمة والهمم البعيدة .

وكثيرا ماأرمق الرجال والنساء في ميادين القاهرة الكبرى كما يرمق الطبيب أعراض مرض انتشر في كل فج .

مرض اختفى من شره بقدر ماطفح من ضره ، يحتاج علاجه إلى جيش من الأساة قد يستعملون مباضعهم للبتر حتى يصونوا الحياة ، ويقصوا أسباب العلة ويفتحوا أبواب الحياة!! إن انهيار الرجولة في الشرق الإسلامي أمام طوفان اللذة الحيوانية التي يبعث بها

الغرب، ويسخر أدوات لاتحصى في نشرها.

هذا الانهيار هو تأمين الحياة للاستعمار ، وبذر الجراثيم التي تدعو للعودة إن هو ذهب . ومالم نستكبر على هذه الرغبات ونطرحها وراء ظهرنا ، ونتبع في شأنها تعاليم ديننا فلن تصح لنا حياة ولا حرية ، ولن تسلم لنا كرامة أو عزة . .

والمعروف أن الإسلام يجعل الرجال قوامين على النساء.

حتى جاء الاستعمار فزعم لنا أن الرجال والنساء سواء .!!

والله يعلم أن هذه التسوية لم يقصد بها تكريم المرأة أو دعم جانبها ، وإنما قصد استدراجها من حصنها لمأرب شتى . . .

ليكن الأمر كما زعموا . . فما حدث؟

إن الرجل والمرأة \_ في دنيا الفرنجة \_ سواء في الظاهر .

ولكن في كثير من الأحيان تبرز الفطرة الإنسانية وتغلب تزويرات البشر ، فإذا المرأة تتملق الرجل وتسير وراءه .

وتحرص على مرضاته إن كان زوجاً ، وعلى خدمته إن كان أباً ، وعلى تربيته إن كان ولداً . .

أما في الشرق الذي أمرضه الاستعمار \_ أو على الأصح في البيئات التي خلقها هنا وهناك \_ فإن الرجل ليس قواماً على المرأة ، ولا مساوياً لها .

إنها هي القوامة عليه ، إنه يتملقها ويطلب رضاها .

ويلقنه « أهل الفن» أنواع الآهات التي ترقق قلبها لتسمح بنظرة .

إنه يكاد يسرق ليعطيها ، أو ليظهر في لباس يسرها . . . .

إنه تابع لامتبوع ، والرجل العبد في بيته لايكون سيداً في وطنه .

وهذا الصنف من المخنثين لايصلحون \_ بداهة \_ لكفاح ويستحيل أن يصنعوا مجداً . . . وهذا الصنف هو \_ للأسف \_ ثمرة الأقلام التي لاينقطع لها توجيه فاسد في

ولعمرى إن حملتها شر على البلاد من باعة الحشيش وبقية المخدرات . . .

والرذائل في بلاد ارتفع مستواها المادي والعلمي تحتف بها أحوال مخففة ويستخدم الرقى الثقافي في تخفيف وطأتها واستدراك آثارها .

أما في المجتمع المتخلف فإن الرذائل الخلقية والجنسية تولد مضاعفة السماجة والآثار.

ومن ثم نرى الفرنجة يقارفون رذائلهم في شيء من الصمت وفي صورة مخففة النكر.

أما الرعاع والمتعلمون في بلادنا فلو رأيت نظراتهم الجائعة ومتابعتهم النساء بالغزل الرقيع والألفاظ الخادشة مااقترحت علاجاً لهذه الأدواء إلا العصا التي تذاد بها الدواب!!

أغلب صحفنا .

إن الخلاعة التى انتقلت إلينا من الغرب فتكت بنا أكثر مما فتكت به ، لأن جرثومتها سرت دون مقاومة .

أما هم . . فلديهم شيء من المناعة أحدثها تقدمها الكبير في شتى الميادين .

وكل يوم يمر تزداد مقادير الخلاعة التي تزودنا بها مصادر التوجيه من صحافة وإذاعة ومسرح ، في الوقت الذي تقل فيه أسباب المناعة العلمية والدينية .

ومن المؤسف كذلك أن روح التطلع إلى اللذة رمت أفواج الموظفين وأمثالهم بالخمول والاستكانة .

فهم يحبون المدن ويمقتون القرى .

لماذا؟ لأن القرى فقيرة في وسائل اللهو . . حلاله وحرامه .

وهم لم يتعلموا إلا ليكون لهم مستقبل لاه لعوب!!

فإذا أقاموا في القرية كرهاً فليس للقيام بالرسالة النبيلة التي وظفوا لها ومنحوا المرتبات لقاءها . . كلا!

الطبيب يريد جمع المال .

والمهندس الزراعي يرفض الذهاب للحقل . . وهكذا .

بينما نرى المغامرة خلقا ينضح به المجتمع الغربي ويجعل الهمم تباعد بين أبنائه ، فما تخلو منهم بقعة خشنة في أرض الله .

> ألا فلنحذر على ديننا ودنيانا هذه الميوعة الخسيسة التي اعتلَّت بها أمتنا!! ومتى اعتلَّت بها هذه الأمة؟

> > في أحرج الفترات من تاريخها وأشد الأزمات إمساكاً بخناقها .

في الأيام التي ينبغي أن يخشوشن فيها المنعّم، وينتبه فيها الوسنان، ويخاطر فيها الحذر . .

إن معركة الإسلام مع الاستعمار لما تبدأ ، وتوشك أن تدور رحاها ، ونطالب بأعبائها الثقال . .

ولن يستطيعها المختالون في أزيائهم من الشبان الناعمين ، ولا المشغوفون بلذاذاتهم من أشباه الرجال . إن الأجيال المنهزمة تلحقها علة واحدة.

ولذلك تلحظ عليها أعراضا متشابهة ، وإن اختلف المكان والزمان .

فى زحف الصليبية القديم على الشرق الأوسط، أمكن المهاجمين أن ينفذوا أول الأمر إلى أحشاء الإسلام وصميم بلاده.

لماذا؟ لأن القوم شغلوا بالعيش الرخى ، والقعود اللين عن مغارم الكفاح المر . فكان أن ضربهم الله بالذل ، وسلط عليهم الأعداء .

واسمع كيف يتحدث إليهم «أبو المظفر الأبيوردي» من قصيدة طويلة:

فإيها بنى الإسلام إنّ وراءكم أته ويمة فى ظل أمن وغبطة وكيف تنام العين ملء جفونها وإخوانكم بالشأم يضحى مقيلهم تسومهم الروم الهوان وأنتم وكم من دماء قد أبيحت ومن دمى بحيث السيوف البيض محمرة الظبا وبين اختلاس الطعن والضرب وقفة وتلك حروب من يغب عن غمارها يكاد لهن المستجن بطيبة أرى أمتى لايشرعون إلى العدا ويجتنبون النار خوفاً من الردى ويجتنبون النار خوفاً من الردى أترضى صناديد الأعاريب بالأذى

وقائع يلحقن الذرا بالمناسم وعيش كنوار الخسميلة ناعم؟ على هفوات أيقظت كل نائم؟ طهور المداكى أو بطون القشاعم تجرون ذيل الخفض فعل المسالم توارى حياء حسنها بالمعاصم تظل لها الولدان شيب القوادم تظل لها الولدان شيب القوادم ينادى بأعلى صوته يالهاشم ينادى بأعلى صوته يالهاشم ولا يحسبون العار ضربة لازم ولا يحسبون الكار ضربة لازم ويقضى على ذاك الكماة الأعاجم؟

فليتهم إذ لم يذودوا حمية وإذ زهدوا في الاجر إذ حمس الوغي دعوناكم والحرب ترنو ملحة تراقب فينا غارة عربية

عن الدين ضنوا غيرة بالحام فهلا أتوه رغبة في المغانم إلينا بألحاظ النسور القشاعم تطل عليها الروم عض الأباهم وأين أبو المظفر الآن يستحث العزمات بمثل هذا الشعر؟

إن هذا اللون من الكلام الجيد والتوجيه الحق خفت وخرس رجاله.

وقام نفر من الصحفيين \_ لا بارك الله فيهم \_ يسخّرون أقلامهم في ترويج الباطل وإهاجة الشهوات .

كسدت سوق الأدب الرفيع ، والقراءة العالية ، والأغراض النبيلة . . .

وقامت مكانها سوق للكتابات الدنسة ، الأدب المفضوح ، أو الأدب المكشوف كما يقولون .

وصرف الشباب صرفاً عن ميادين التربية الجادة ، والتعاليم الصارمة والحدود البينة ليفتح عينيه وأذنيه على ضرب من الكلام يتملق نزواته ويدفعها دفعاً إلى مغامرة بعد أخرى . .

كأنما أقلام هؤلاء الكتاب المحدثين أهوية تمس الشهوات الدنيا فتزيدها وهجاً، وتملؤها ضراماً . . .

هذه الأقلام الرقيعة لاتعرف الشدة إلا في مجال واحد. هو يوم تدخل مع الإسلام في عراك ، عندئذ تضرب بقسوة ، لاتخاف عقبي ، ولا ترهب قصصاً . . .

أما هي من قبل ومن بعد ، فسابحة في بحرها الرحب العميق ، بحر الحب والغرام ، وما يحويه هذا البحر من عرى وانطلاق . . .

ولابأس من إثبات مثل لهذا الأسلوب الجديد في توجيه الشباب.

ولولا أنى واثق من حصانة قرائى مااستبحت أن أثبت هذا اللغو الحرام ، وهو من أثار الصحفى المعروف «إحسان عبدالقدوس»(١) .

والأستاذ «إحسان» تجد\_ أحياناً \_ في كتاباته السياسية والاجتماعية روح شباب متوثب . ولكن حين شاء أن يكتب أدباً قدم للناس كتاب «صانع الحب» . . . ثم كتاب «بائع الحب» . . . .

والكتاب الأخير هو موضوع حديثي معك.

هذا الكتاب تقليد لكتاب الأستاذ: «التابعي» .

ف «إحسان» يتحدث أيضاً عن نساء عرفهن في مصر وفي أوروبا ، وصوَّر مغامراته معهن تصويرا أكثر وضوحاً من تصوير أستاذه التابعي . . . .

<sup>(</sup>١) هذا العرض من كتاب «سقوط القاهرة» لعبد المنعم شميس.

استمع إليه يقول:

«وكانت شفتاها تترنحان وتركت نفسها له . . وتركته يلصق خدها بخده ، يصهر جيدها بأنفاسه ، ويزحف بشفتيه ليلقى بقبلات صامتة في أذنيها ، ويضغطها إلى صدره حتى لم يعد يفصل بينهما سوى خيط أرق من الشعرة» .

ويستمر الكاتب في وصف المغامرة قائلاً:

«وغابا فى قبلة . . ولم تكن قبلة ناعمة ، بل قبلة امرأة فى الخامسة والثلاثين ، فقدت العقل ، ونسيت الزوج والولد ، ونسيت المركز ، ونسيت تقاليد عائلة عريقة .

نسيت أو تناست كل ذلك ، وتركت نفسها تفرج عن الكبت الذي طال أمده وتنفس عن الجسد الذي طال حرمانه ، وتهب ساعة للدنيا بعد أن عاشت عمرها للسماء».

ولعلك قد أدركت أن الكاتب يصور لك مغامرة مع امرأة متزوجة ، ولها ولد في التاسعة من عمره . . . .

وهذه الأم تقول على لسان الكاتب:

«لقد لحنا ابن صديقتى صباح أمس وأنا أقبلك فى الزورق، فأسرع إليه وقال له: «إلحق. . إن أمك ستتزوج المصرى فقد رأيتهما فى زورق ورأيتها تُقبِّله»!

فى هذا التصوير كله أراد الكاتب أن يطلعك على حياة امرأة عشقها تحت سمع ولدها الذي عذبته الغيرة.

وهو يعرض عليك ألواناً من المغامرة في منتصف الليل وفي النهار، وفي الحدائق والزوارق، ثم يتركها أخيراً للسقوط والانحلال.

وهناك امرأة أخرى يعرضها عليك الكاتب . . امرأة تقول :

«لا تحاول أن تكون إنساناً ، إنك حيوان . . كلنا حيوانات . . .

ومن حقك أن تطالب بحقوق الحيوان . . ولكنك حيوان جميل .

إنك تعجبني ، هل تعلم ذلك؟ . . هيا بنا . . غرفتك أم غرفتي »؟!

وهو يلقى عليك درسا فى فن إيقاع الفتيات على طريقة أستاذة التابعى فيقول لك: «وفى المساء تستطيع أن تجلس فى قهوة «جامبرنيوس» لتسمع إلى أقوى «كونشرتو» فى قهاوى إيطاليا حتى اليوم . . . .

وبين ألحان «فيردى» و «شوبان» و «تشايكوفسكى» تستطيع أن تلتفت إلى جارتك وتبادلها التحية ، وأن تبدى رأيك في عازف الكمان ، وفي قارع الطبل ، وتثنى على الموسيقار «فيردى» الذي وضع لحن السلام الملكى المصرى . . . وبعد هذا أنت وشطارتك»!!!

وهو لايكف أيضاً عن وصف النساء في مباذلهن . . .

«كانت مرتدية قميص نوم ، فاضحاً عن جسدها البرىء ، وهو قمص نوم أختها الكبرى . وكانت مسدلة شعرها فوق عينيها في فوضى مثيرة ، وكانت عارية القدمين وبين يديها زهرة بيضاء!

وأغلقت الباب وراءها ، وأسندت ظهرها إليه ، وقد انفرجت شفتاها عن دعوة صامتة مكبوتة» .

وهو يصور لك ألوانا من شذوذ النساء ، فهذه المرأة . . .

«ركلت الملايين وركلت اليخت ، وركلت أمريكا ، واكتفت بأن تجلس كل مساء في مقهى «دى بونت» بين فريق من زنوج السنغال ، وتختار من بينهم كل ليلة زنجيا!

وليست حسناء اليابان وحدها هي التي تفضل زنوج السنغال بوجوههم الكالحة المغبرة وشفاههم الغليظة المشوهة . . .

فالزنوج قد أصبحوا «مودة» في باريس ، محبوبو الحي اللاتيني كلهم زنوج . ومواكب العشاق كلها «أبيض وأسود» .

ومن النادر أن تجد زوجين من البيض أو زوجين من السود» .

هذا الصنف من النساء الساقطات في مهاوى الرذيلة ، ليس غريباً أن تقول واحدة منهن على لسان المؤلف:

«لا تكن عنيداً . . . ماهو الزواج؟ لا شيء . . . ورقة بلهاء تستطيع أن تمزقها متى شئت ، ولكنها ورقة تجعل لها الحكومات قيمة لأنها حكومات بلهاء أيضاً .

وبهذه الورقة أستطيع أن أدخل مصر وأن أقيم فيها وأن أعمل في مسارحها».

ثم تقول أيضاً:

«إذن فقد أصبح لك حق ارتفاق كل جسدى . . حق المرور حتى تصل إلى أملاكك في قلبي هل نسيت القانون؟!

وابتسمت ، ولكنه لم يبتسم ، وحاول أن يستمر في جدله .

وتركته يتكلم دون أن تستمع له ، ثم لفَّت زراعيها حول عنقه وهوت على شفتيه بشفتيها . .!!

وحاول أن يقاوم نفسه ولكنه لم يستطع فشرب من شفتيها حتى ارتوى .

ثم طاف بوجهها وعنقها وصدرها وذراعيها يقبل كل قطعة فيها ، ويملأ أنفه بعبير أنوثتها ، ويفرج عن الكبت العنيف الذي عرفه منذ عرفها» .

وبعد هذه النماذج التى عرضتها عليك من كتاب «بائع الحب» تستطيع أن تدرك \_ في يسر \_ أن مدرسة «التابعي» و «إحسان» قد آتت أكلها وأثمرت ثمراتها المرجوة في المجتمع المصرى .

\* \* \*

ماهذا الأكل؟ وماهذه الثمرة؟

انحلال أمة ، وفساد دين ، وضيعة مستقبل ، ومحو تاريخ!!!

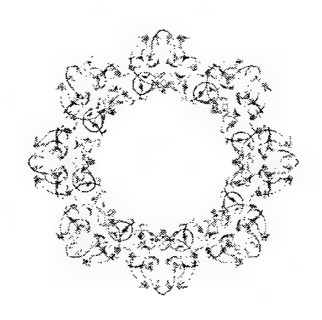
ذلكم ماتستهدفه عصابة ضخمة من حملة الأقلام في القاهرة.

هذا اللون من الكتابات السافلة! هو أحسن مايتقنه أولئك الصحافيون الشرفاء.

وهو الغذاء الذي يقدمونه للأجيال الجديدة.

الأجيال المكلفة بحرب إسرائيل!!

وهو غذاء يصنع البطولة التي ترفع اليدين والساقين في أول لقاء . . . . !!!



# الإذاعةوالفن

أصبحت الإذاعة العامة جهازاً من أخطر أجهزة الدولة وأحقها بالدعم، وأولاها بالرعاية والرقابة . .

إن «الراديو» شيء بعيد الأثر في حياتنا ، وصوته الهادر يغزو الآذان طوعاً ، أو كرهاً . والكلمات المنبعثة منه تسمعها في البيت ، وفي الطريق ، ويسمعها أولادك جميعاً على اختلاف أعمارهم .

ولمسة ساحرة لهذه الآلة العجيبة تجعل بين يديك مزيجاً هائلاً من أفكار الناس ومشاعرهم .

لا في صحائف ميتة بل في حركة تنبض بالحياة والشعور، ومع أشخاص تحس كأنك معهم في مدرسة علم أو مجلس سمر!

\*\*

تعتمد برامج الإذاعات الختلفة في تكوين مادتها وتخطيط غايتها على العنصرين الآتيين:

١ ـ التثقيف والتربية .

٢ \_ الترفيه والتسلية .

وتشمل برامج التثقيف جملة الدروس والمحاضرات والقراءات والنشرات الإخبارية والأركان المهنية والطائفية . . . إلخ .

وتشمل برامج الترفيه جملة الأغاني والتمثيليات والموسيقات والأحفال وأنواع اللهو الأخرى .

وبرامج التثقيف \_ في نظرنا \_ فقيرة مهوشة لاتقوم على خطة مرسومة .

بل هي \_ من ناحية كيانها المادي \_ أشبه بلقيمات من الخبز الجاف تقدم إلى مريض منزرف الدم ، ضائع العافية ، يحتاج إلى أرطال اللحم والشحم والخضر والفاكهة .

إن أمتنا تريد أن تعود سيرتها الأولى.

تريد أن تستعيد أمجادها القديمة.

تريد أن تُعرف بين الناس بحضارتها المتميزة وملامحها الخاصة .

تريد أن تنتفض من الرقاد الطويل الذي خدر أطرافها ، وأطمع الغزاة عصراً طويلاً أن يجوروا عليها وينالوا منها .

ومن المكن أن تكون الإذاعة أداة ضخمة في هذه السبيل.

وأن يكون صوتها الجهير في الصباح والمساء موجهاً بعيد الأصداء ، يحدو القافلة السائرة ويقيمها على الصراط المستقيم .

ولابد أن يتصل العمل على توضيح روح النهضة الجديدة لكى تمد الأمة بما يرفع مستواها الفكرى والعاطفي .

وفي طليعة البرامج التي تحقق ذلك:

١ - تجلية تاريخنا القديم وعرض صفحاته الحافلة بالكفاح ، عرضاً يستهدف إحياء الحاضر وحل مشكلاته بهداية من عظات الماضى .

٢ ـ نفخ روح الحياة في التراث العربي القديم ، والحفاوة بأثار الشعراء والكتاب
 الأولين ، وغرس القداسة في نفوس النشء نحو اللغة العربية وآدابها .

" - تربية الأخلاق الشخصية وترقية التقاليد العامة ، والاستعانة بتعاليم الدين وأنواع الآداب والفلسفات المتسقة معه لخلق أجيال زاكية القلوب والسلوك ، رفيعة السيرة .

٤ ــ ربط الحياة العامة بالدين عن طريق دروس أملاً بالعلم وأدنى إلى الجد،
 والعناية بالذكريات والأحفال الدينية ، بحيث تتكون في النفوس عواطف الإجلال
 للدين والوقوف عند حدوده والمبادرة إلى تلبيته .

ملاحظة تيار المدنية الزاحف من ميادين الصناعة والتجارة والزراعة وسائر فروع النشاط الإنساني.

وإطلاع الجماهير بشتى الوسائل على صور هذا التقدم وقيادتها بقوة ، حتى لاتتخلف عنه .

#### ak ak ak

ويتبع ذلك \_ بداهة \_ منع أى برنامج يصرف النفوس عن الأهداف السابقة ، أو يقلل من التعلق بها والإفادة منها . ولسنا نرمى إلى جعل الإذاعة معاهد فنية تقحم نفسها في بحوث بعيدة الصلة عن طبيعتها . . .

بل نريد أن تتحول الإذاعة إلى قوة بناءة تؤدى لهذه الأمم مثل ماتؤديه إذاعات كثيرة في الأمم الأخرى .

والعلم \_ في معاهده الخاصة \_ يدرس بأسلوب فني معروف .

وحين يوجه إلى الجماهير يتخذ طرائق ميسرة ، ويقدم منه مايرفع المستوى العام فحسب .

\* \* \*

وننتقل إلى برامج الترفيه والتسلية .

وهي قسم كبيرة من رسالة الإذاعة .

أو هي \_ الآن \_ القسم الأكبر الذي تنصرف إليه الجهود ، ويتعلق به العوام والفارغون . . . إن الترويح عن القلوب أمر لابد منه .

ومن المستحيل أخذ النفوس بالجد على اطراد الزمن وتوالى الأيام . . .

والإنسان محتاج إلى مايجدد مشاعره وينفى عنه الملل والسامة ، ويبعثه على العمل بين الحين والحين كما ينبعث إليه المستيقظ بعد ليل هادئ ونوم مريح . . .

وفي فترات الاستجمام مايوفر على الإنسان هذا الحظ المرغوب.

وكذلك في عدد من الفنون التي تتجاوب مع نفسه ويشعر في ظلالها بالرضا والنعيم . وألحان الموسيقي ، وأصوات الغناء ، لها هيمنة غريبة على الأعصاب .

وأغلب المرهقين حين ينصتون إليها يحسون الراحة ويتخففون من أعباء ثقال . . . ونحن لانتجاهل حقيقة الإنسان ، ولا طبيعة حياته . . إنه عقل وعاطفة .

وللعاطفة دخل هائل في نشاطه وتراخيه ، في تفاؤله وتشاؤمه ، وفي كثرة إنتاجه وقلته .

ثم إننا لانريد أن نحجر واسعاً ، ولا أن نصور النفس الإنسانية على غير ماخلقها الله .

إن الزعم بأن أحاديث «الحب» أو العاطفة الجنسية هي الشيء الوحيد الذي يطرب له الإنسان ويستجم في كنفه كلام فارغ .

أو هو \_ بالتعبير الدقيق \_ كلام ساقط .

فالإنسان أرفع قدراً من ذلك ، وأقطار قلبه أوسع ، وآفاق عواطفه أرحب . .

والخطأ الكبير أو الخطيئة الكبيرة التي ارتكبها رجال الإذاعة أنهم ظنوا العاطفة لاتعدو الحب، وأن الغناء لا يعدو الغزل.

ومن ثم تنحصر الجمهرة الكبرى من أغانينا داخل النطاق الضيق الصغير.

إن الآداب والفنون من أجلِّ وجوه النشاط الإنساني .

والمشتغلين بها يستحيل أن ينجحوا في عملهم أو يصلوا إلى شيء ذي طائل مالم يكونوا على قدر كبير من خصب الشعور وعظم الطاقة وسعة الذكاء . . .

إن الفاقهين في شئون العاطفة الإنسانية ، والخبراء بتحريكها وتطمينها ، ليسوا أناسا عاديين ، إنما هم رجال في قمة البشرية ، رجال لهم قلوب أرق حسا ، وأزكى معدناً ، وأنبل اتجاهاً ، وأبين إيثاراً من سائر الخلق .

فإذا قارنت بين هذه المثل ، وبين أهل الفن عندنا انتقلت من القمة إلى الهاوية .

انتقلت من الإنسانية العالية إلى الحيوانية التي تتقلب في حمأ الشهوات.

ودائرة الفن \_ عندنا \_ تكاد تكون مغلقة على هذا الصنف من الناس . . .

الصنف الذي يجهل ربه لأن أصل الإيمان مبتوت من فؤاده.

فهو \_ بداهة \_ لا يعرف إليه طريقاً من عبادة أو بر .

وهو يشرب الخمر كما يشرب الماء.

وهو ينظر إلى النساء نظرة السوائم إلى الكلأ المباح.

وبتلك المشاعر يغنِّي ويتأوه ويسلى الجماهير.

نعم . . هو يرقق عاطفتها باسم «الفن . .» .

فإذا كانت برامج التثقيف كما رأيت ، نفعها قليل ولغوها كثير ، وإذا كانت برامج الترفيه كما رأيت تعتمد في كلماتها وتلحينهاوأدائها على هذا النفر من الناس الذين يسمون «فنانين» وهم عُبَّاد شهوات وأحلاس معصية ، فماذا تكون النتيجة؟ النتيجة أن الأمة تسمع مايضرها ولا ينفعها في أغلب الأحيان .

وهذا داء عز على الأساة .

وقد ترادفت صرخات المحذَّرين من سقوط الفن وفساد بيئته ، وصوَّرت حريق الغرائز التى تستعر فى أجساد زبانيته ، ثم ينتقل لهيبها إلى كيان المجتمع فلا تدع فيه فضيلة ولا عفْة ولا حزماً . .

ولأنقل هنا كلام الأستاذ «عبد المنعم شميس» مدير الطبوعات في الإقليم المصرى. قال: «ويُخيل إلى أن مؤلفي بعض الأغنيات يكونون في حالة غيبوبة عقلية وتخدير جنسي . . حين يكتبون أغنياتهم لتتوافق مع حركات صوتية معيَّنة تقوم بها النساء المغنيات لبعث النشوة الجنسية في السامعين .

لقد سمعتُ مرة أنَّ مؤلفاً معروفاً أقسم بالطلاق أنه لن يُغيَّر لفظة رأى الملحن أنها تبعث في الدماء قدراً أكبر مما يُراد من النزوات ، وأصرَّ المؤلف على رأيه .

وأعجبت المغنية باللفظ المثير الثائر ، فاصطنعت للأغنية كلها ما أراده المؤلف لها من ميوعة محترقة والهة .

إنَّ أنجح المؤلفين هم القادرن على بعث أكبر قَدْر من التخدير في ألفاظهم . وأكثر الملحنين عبقرية أقدرهم على توفيق الأنغام المتسقة مع هذا االتخدير . أما المغنيات فهن مُسيَّرات لا مُخيَّرات .

لأنهن - فى الغالب - يسيطر عليهن رجال يرون أن تتمايع المغنية وتتأوه وتتخاذل حتى تصل إلى درجة من فقدان الحس ، تنسى -بعدها- أنَّ الجماهير تتخيلها معها فى صورة معيَّنة .

والإذاعة - في ذاتها- لا تسير على خطة واضحة في اختيار أغنياتها.

ولكنها تخضع للآراء الشخصية الفجة ، والأهواء الذاتية المتناقضة .

ويبدو أنَّ المسئولين فيها يحسون بالحرية الكاملة في تخدير الشعب.

لقد سمعتُ مرة أحد المسئولين السابقين في الإذاعة يقول لملحن معروف يعمل مع إحدى المغنيات ، ألفاظاً بذيئة يعاقب عليها القانون .

وكان هذا المسئول يضحك ملء فيه لأنه يعتقد - فيما يبدو- أنَّ الفن لا يكون إلا رقاعة .

بل إننى رأيت بعينى كثيرين من المطربين وكثيرات من المغنيات يشربون الخمر قبل أن يوضع الميكروفون أمام أفواههم .

وهم يفعلون ذلك حتى ينسوا أنفسهم أثناء الغناء ، وحتى يتخذوا من التخدير الكحولي وسيلة إلى الميعة الذاتية .

إنَّ الظمأ الجنسي يسيطر على أغلب المطربين والمطربات.

وهم يوقفون أحياناً عند حد لا يتعدونه إذا كانت الأغنية قد سبقت الموافقة عليها من المسئولين في الإذاعة .

أما فى الحفلات الخارجية الحُرَّة فإنه يحدث كثيراً أن يضطر المذيع إلى إغلاق «الميكروفون» حتى لا تتصل أصوات الفضيحة إلى آذان المستمعين فى لحظات انسجام المغنى أو المغنية مع الجمهور .

ثم يقول:

الأفلام السينمائية -في جملتها- ترمى إلى شيء واحد، هو إبراز الأنوثة العارمة الطاغية .

وترمى إلى إظهار المفاتن الجسدية عند النساء بكافة الطرق الفنية المكنة.

فالقصة لا يهم موضوعها أو مغزاها.

والهدف الفنى من القصة لا يُرجى عند صُنَّاع الأفلام ، والتعبير الصادق عن حيوات الأشخاص لا شأن لهم به .

إنما يهمهم -أولاً وأخيراً- أن يحفل الفيلم بالراقصات المتفننات في التثنى ، البارعات في إظهار أفخاذهن وبطونهن وأردافهن ونهودهن ، وأن يحفل أيضاً بالفتيات الجميلات في أوضاع شتّى تُظهر فتنتهن .

ثم يبقى بعد ذلك الغناء.

وفى مثل هذا الجو الصارخ الملىء بأكوام اللحوم النسائية لا يجوز أن يكون الغناء . إلا تهافتاً مائعاً ، وتخاذلاً منسجماً مع تلك الرقصات ، وتلك الإيماءات ، وتلك اللفتات ، التى تنبض كلها بالإغراء .

ومهما تكن ألفاظ الغناء مهذَّبة فإنَّ طرق الأداء لا بد من انسجامها مع الجو العام للفيلم .

حدثني أحد الخِرَّيجين ذات مرة عن هذا اللَّون من الفن السينمائي فقال- في حدة وغضب :

اذهب إلى دور السينما من الدرجة الثالثة ، وتتبع الفتيان المراهقين في أوائل الصفوف وانظر ماذا يفعلون ؟!! .

لقد سكت ، ولم أستطع السير معه في حديثي ، لأننى فهمت كيف يؤثر تثنى راقصة وتمايع مغنية في شاب يعانى الحرمان الجنسى .

أجسام شبه عارية ملتهبة . عارمة الأنوثة ، وعيون متكسرة فاترة ، وحركات تهز اللين من أجزاء الجسد البض .

هذه الأنثى التي تُغنَّى!

لو أنها سكتت لأثارت .

ولو أنها قالت حكماً وأمثالاً لهزت مشاعر الفتيان .

فكيف بها إذا تحدثت عن الحبيب الهاجر والعاشق القاسى ؟

ورغم هذا كله تُصرِّح الدولة بهذا الخزى لبُعرض على الجماهير المحرومة!

بل تُصرَّح به للمراهقين والمراهقات من . . فتياننا وفتياتنا . !!

إنها فضيحة تعمل باسم القانون ، وجريمة تُرتكب علناً في أماكن عامة تحت سمع الحكومة وبصرها .

وهذا الغناء الذي يخرج مع هذه الأفلام تتلقفه الإذاعة سريعاً لتملأ به جو البلاد ميوعة وخنوثة وتدهوراً وانحلالاً .

أما «الصالات» و «الكابريهات» فإنها شيء آخر . . شيء يستحق الهدم والإزالة . والغريب أنَّ هذه «الصالات» و «الكابريهات» خاضعة لسيطرة الدولة لا يُقال فيها حرف بغير موافقة الرقابة .

ويسعى إليها المفتشون ورجال بوليس الآداب لمنع ما قد يحدث فيها من مخالفة للآداب العامة .

\* \* \*

يقال: إنَّ في الإذاعة عباقرة يضعون البرامج الأسبوعية ويرتبونها ترتيباً لايستطيع إنسان نقضه.

وهؤلاء العباقرة يضعون جداولهم وفق المواد التي أعدها لهم عباقرة أخرون اختاروا كل ما يجب أن يُذاع . وأنا لا أسخر من قصة العبقرية في الإذاعة.

فقد قال بها رجل عظيم يحمل إجازة الدكتوراة ، وكان يشغل أكبر منصب علمى في مصر ، ويحمل الباشوية أيضاً .

هذا العظيم يقول: إنَّ الذين يُقدَّمون هذه الإذاعات المضطربة الحائرة إلى الشعب عباقرة .

ولكنى لم أسمع بعد أنَّ واحداً من هؤاء العباقرة استطاع أن يُثبت عبقريته بعمل واحد نافع أو ناجح .

ويزعم العباقرة أنهم يُقدَّمون للناس أحسن ما يُقدَّم إليهم من فن وثقافة ، وأنهم غير مسئولين بعد ذلك عن شيء .

فماذا قدَّم حضرات العباقرة للشعب ؟

وماذا يريدون أن يفعلوا بالشعب الذي يدفع لهم أجورهم من عَرق الجبين ؟

أحب - قبل أن أمضى معك في حديث هذه الإذاعة وهؤلاء العباقرة - أن أطلعك على أساس واحد ضخم أقيم عليه هذا المرفق الثقافي الشعبي في مصر.

لقد كانت الإذاعة إلى عهد قريب في أيدى الإنجليز الحُمر الذين جمعوا حولهم أفراداً شذاذاً من الإنجليز السُمر لإشاعة الفساد في مصر وقتل مظاهر الحيوية فيها .

وظلت هذه الرواسب المعلولة تعمل في الإذاعة على الأسس الاستعمارية التي رسمها الإنجليز .

وبقى أفراد شذاذ يدينون بالولاء لسادتهم الأقدمين فكراً وشعوراً.

هؤلاء الأفراد نماهم الإنجليز على فتات مائدة الاستعمار.

ونفخوا في أرواحهم الذليلة حتى أشعروهم - عن غير قصد- بأنهم أشخاص يستحقون الحياة ويستحقون المجد .

وكبر هؤلاء الأفراد في أعين الناس.

وأصبح الواحد منهم يظن أنَّ العبقرية الفذَّة هي التي وصلت به إلى المنصب الخطير . منهم مَن كان كاتباً صغيراً لا تُحسن أنامله تحريك مفاتيح آلة الكتابة .

ومنهم مَن كان ساعياً يحمل الأوراق من غرفة إلى أخرى .

ومنهم مَن كان غلاماً تلقَّى الرطانة عن سيد أحمر ، فجرت على لسانه كلمات إنجليزية حملته على التعالى والتعاظم .

ومنهم مَن لا يُحسن علماً أو ثقافة ، ولكنه أصبح - بين عشيَّة أو ضحاها - رجلاً خطيراً ، تُرجى شفاعته .

وجاء الخطر الداهم ، خطر النفاق الذليل ، والرغبة العاجلة في المال .

فأحس هؤلاء الفتيان أنَّ كبار رجال الفكر يرجونهم ويتقدمون إليهم ، فأحسوا بأهميتهم في الحياة . وزاد غرورهم .

شهدتُ مرة رجلاً عظيماً تولى كبار المناصب، وبلغ الذروة شُهرة ومجداً، يتزلف إلى واحد من هؤلاء الفتيان ليمنحه الفرصة السائحة التي تضع في يده جنيهات قليلة يتقاضاها على حديث يُذاع .

وخرجت إلى الطريق مهرولاً أبحث في وجوه الناس عن الكرامة وعفة النفس وتقدير الفن .

وخُيَّلَ إلىَّ بعد ما شاهدتُ من أمر هذا الرجل العظيم أنَّ الكرامة في مصر لا يحس بوجودها إلا هؤلاء المساكين الذين يقتلهم الفقر، وتذيب نفوسهم الحاجة، ولكنهم لا يتذللون ولا ينافقون.

#### \* \* \*

وقد أثرَ الفن المريض على الفتيان آثاراً خطيرة ، وخلق في نفوسهم الغضة الطرية كل نوازع الشر .

إنَّ المواقف الغرامية المثيرة التي يراها الفتيان على الشاشة الفضية يسعون إلى تمثيلها في واقع الحياة .

والأغاني المبتذلة الفاجرة يرددونها استهواءً للفتيات.

وآثار الحفلات الداعرة والصور العارية ، والرقص الخليع ترسب كلها في أعماق هؤلاء الفتيان وتجذبهم نحو البحث عن اللَّذات الشهوية من أي طريق .

وقد نشرت الصحف أخيراً أنَّ بعض الغلمان يُقلَّدون مجرمي «شيكاغو» في ارتكاب الجرائم.

هؤلاء الغلمان يركبون سيارة أجرة في الإسكندرية ، ثم يسرقون من سائقها كل نقوده .



ثم يقومون بحادث آخر في الساعة الثانية صباحاً مع سائق سيارة أخرى . . يترك لهم سيارته ويهرب .

ثم يجرى خلفهم رجال البوليس فيحاول أحدهم إطلاق النار من مسدس كان معه ولكن الرصاصة لا تنطلق .

وحين يُسْئَل هؤلاء الفتيان عن السبب الذي دفعهم إلى ارتكاب هذا النوع من الجرائم يقولون: إنهم يقلُدون الأفلام السينمائية التي يشاهدونها.

وفى مثل هذه الحادثة تستطيع أن تُدرك - فى وضوح - الأثر الذى تتركه هذه الفنون المريضة فى نفوس الناس .

وتُدرك أننا لم نكن هازلين حين قدَّمنا لك هذه الصفحات لترى فيها صورة من صور الانحلال والتدهور والسقوط» .

نشرت «الجمهورية» في العدد (١٧٢٦) تحت عنوان «حاربوا الجريمة ولا تنشروها» كلاماً حسناً نلخصه فيما يلي :

فى كل شهر قصة صاخبة الحركات شائقة الوقفات تفتعلها الإذاعة وتقدمها للناس. نعم . . لقد أصبحت الحلقات التمثيلية المسلسلة التى تقدمها الإذاعة لمستمعيها كل يوم . . . وفى ميعاد معيَّن شيئاً رتيباً أشبه بالوضع الذى يظل قائماً ولو تغيَّر الموظفون .

وقد وجدت هذه الروايات العجيبة رواجاً كبيراً بين المستمعين مما جعل المسئولين في الإذاعة يثبتونها كركن دائم .

فما هي القيمة الحقيقية لهذا البرنامج الغريب ؟

الواقع أنَّ هذه التمثيليات خواء من كل معنى جاد ، ومن وجهة سامية .

هذه التمثيليات يربط بعضها بالبعض الآخر -مع اختلاف ألوانها- شُبه قائم، وينتظمها - مع تعدد موضوعاتها - خيط رفيع .

إنها جميعاً تعتمد على اللُّغو الموصول ، وتسميم المشاعر والأفكار .

وللإصرار على تسلية الجمهور، بهذا الأسلوب المدخول دلالته المريبة.

إنه يدل على إصرار متعمد ، تسانده فكرة ثابتة لدى المشرفين المسئولين .

وإلا فما معنى اختيار التمثيليات ذات الطابع المثير، التمثيليات التي تستعرض الجريمة وظروفها، وتنشر حول فصولها جواً من الرعب والإرهاب ؟؟

كما تصور للمستمعين حيل المجرم للتخلص من معالم جريمته . . . إلخ .

إنَّ هذا هو ما تفعله الإذاعة حين تُروَّج لمثل تلك التمثيليات التي يستتمع إليها أفراد العائلة في كل منزل. وفي مقدمتهم الأطفال.

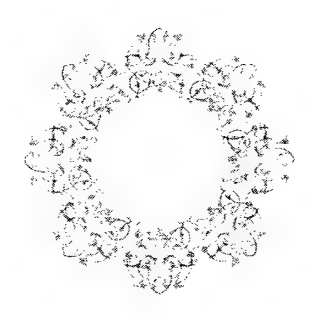
أولئك الأبرياء الذين يسألون آباءهم وأمهاتهم - في دهشة - عن الكلمات الغامضة - بالنسبة لهم - كالحشيش مثلاً ، وهل فعلاً هو ذلك النوع الذي تأكله الأرانب ؟

وإذا كنا نعلم عن طريق الإحصاءات العلمية أنَّ للأفلام الإجرامية التي يشاهدها الأطفال والمراهقون في السينما أثراً كبيراً على نفوسهم ، وأنها تسهم بنصيب وافر في توجيههم الإجرامي أدركنا خطر هذه الروايات المسمومة . .

إنَّ الإذاعة هي المدرسة الشعبية الكبيرة ، بل هي أكثر انتشاراً وتأثيراً ونفوذاً من أي مدرسة أخرى .

وإنَّ الخطر الذي يمكن أن ينجم عن إذاعة مثل تلك الحلقات الإجرامية . . وبتلك الصورة ليس سوى انتحار عملى لرسالة الإذاعة في هذا البلد وفي هذه الحقبة بالذات التي نحن أحوج ما نكون فيها إلى أن نربى في نفوس أطفالنا كل ما هو إنساني ووطني وشريف .

لماذا لا تُقدَّم الإذاعة سير العظماء والأبطال على حلقات . .؟ وبهذا التنظيم نفسه الذي ألفه الجمهور واستحبه . .



## جراثيمالعفنالخلقى

الثمرة المعطوبة تعزل وحدها حتى لايسرى فسادها إلى غيرها . .

وكثيرا ما نرى صناديق التفاح والبرتقال تُعبَأ بطريقة أساسها الحيطة لما يُتوهم من علل طارئة .

فتُلف كل ثمرة على حدة في ورقة خاصة . حتى إذا تسرب إليها تلف انحصر في موصعه ونحبت بقية الثمار منه!

وما يُقال في عالم النبات ، يطرد كذلك في عالم الحيوان .

كأنَّ المحافظة على المال غريزة تأخذ امتدادها دون افتعال أو تعويق.

وكأنَّ تواضع الناس على هذا المسلك استجابة لنداء الفِطرة ، فما يلقاه أحد باعتراض أو استنكار!! ...

ولكن الأمر في ميدان الأخلاق على العكس إنه أنزل رتبة وأقل قيمة من أن يُهتم فيه بصيانة ، أو تُطلب فيه سلامة الجوهر والمظهر التي تُطلب في أقة تفاح أو برتقال!!

الأمر في ميدان الأخلاق -كما يبدو لي الآن - عمل متعمَّد لنقل الداء من السقيم إلى البرىء ، ورغبة مُلحَّة في تحويل المرض الفَذّ إلى وباء جارف!

وحماس خبيث طافح لرؤية حدود الله وقد مُحِيَت محواً .

وتقاليد النبل والفضل - وقد أصبحت آثاراً طامسة ، ومظاهر الشرف والعفة وقد صارت في ذمة الماضي البغيض - لا يستمسك بها إلا أبله ، ولا يُعول عليها إلا متأخر!! ومَن الذي يصنع هذا الزلزال المهدِّم لبناء الإيمان والفضيلة ؟

نفر من الناس أقفرت حياتهم الذهنية والنفسية من كل خير يشرف به الإنسان فهم دائبون على تلويث منابع الخير، وتصديع أركان الأمة . .

وقانونهم الأول والأخير، هو: إذا لم نستطع أن نرقى إلى جو المثُل العليا فلنجعل هذه المُثُل تهبط إلينا!

وإذا عجزنا عن معالجة حياة الاستقامة والتزام فروضها ، فلنحقِّر هذه الحياة ولنجر أصحابها جراً إلى مزالق الإثم والجريمة ، حتى يستوى الكل في المجون والخنا . . .

والشخص القذر يرضيه أن تكون الدنيا كلها على غراره ، ويغضبه أن يترفع الناس عن مأثمه وعاره . .

ولعل هذا هو التفسير الوحيد لبدعة أخذ الأصوات على الفضيلة والرذيلة.

يجتمع نفر من الشُكَّاك ويتساءلون : هل الدار الآخرة حق ؟

لنأخذ الأصوات بعد بحث الموضوع!

ويُبحث الموضوع في ذلك النطاق الماجن الساخر، ثم تنشر صحيفة « . . . . » أنَّ الكثرة الساحقة رأت أنَّ الدار الآخرة باطل لا يُلتفت إليه .

وما صنع في أمر الآخرة يُصنع مثله في قضية «اللواط» فتنشر صحيفة « . . . . » أنَّ المُجتمعين لبحث الموضوع قرر أغلبهم إباحته .

وذلك - للأسف - ما صنعه قساوسة إنجلترا .

ورحّب به هنا بعض الصحفيين ترحيباً حاراً ، ترحيباً ينبعث من أعماق قلوبهم! وطبعاً ، غمزوا الإسلام وعلماءه لأنهم يقفون ضد هذا الارتقاء .

أو يحقرون ذلك الشذوذ . .!

ومثل ذلك ما نشرته أيضاً صحيفة « . . .» من أنَّ بعض الشباب اجتمعوا وناقشوا موضوع التقبيل في الطريق العام ، ثم أصدروا قراراً بجواز القُبلة على أن تكون في الشارع لا في الميدان ، أو أن تكون في الحارة لا في الشارع !

وسأل أحد الرجال الطيبين: أيظن هؤلاء أنَّ الله يرى الإثم في زحام الناس ولا يراه بمعزل عن الزحام ؟

فقلت له: يا هذا . . . ما لهؤلاء شأن بالله ، إنه لم يخطر على بالهم من قبل ولا من بعد . عجباً ، ما هذا الفسوق عن أمر الله ؟

بل ما هذه الجراءة في إعلان الفسوق والحض عليه ، ودفع الخاصة والعامة إليه ؟ ماذا يراد بهذه الأمة البائسة؟ وماذا تبيّته الصحافة والإذاعة والمسارح والسينمات لهذا الدين الجريح ؟

إننى أمشى فى الطريق فأدهش لافتنان الجاهلية الحديثة في التهتك وإبراز العورات.

وفي استفزازها الغرائز الهاجعة كي تعربد ثم تفتك بكل أثر للإيمان والتحفظ والتقوى . .

نعم . . فلو تُرك الناس وشأنهم لكان شرهم الحيواني المعتاد أقل ألف مرة من ذلك الشر المستطار المعتوه الذي تشعل ناره نزوات الملحدين والماجنين كل صباح وكل مساء . . .

فإنَّ أقوى المشاعر وأحدها يبرد أو يعتدل مع ضعف المؤثرات الخارجية وتراخى الزمن . فالأب الثاكل أو الأم المكلومة تخمد نارهما مع التصبر ومر الأيام . ولذلك يقول الشعر :

فو الله ما أنسى قتيلاً رزئته بجانب قوسى ما مشيت على الأرض ثم يعتذر عن استجابة بره بهذه اليمين فيقول:

على أنها تشفى الكلوم وإنما توكل بالأبى وإن جَلَّ ما يمضى واندمال الجراحات - وإن غارت - لا يتم إذا جاءت بين الحين والحين نائحة مستأجرة تنبش الذكريات الدفينة ، وتطرد الصبر الوافد ، وتحيى الجزع وتستبقيه .

وفى هذه الأيام يوجد لفيف من عملاء الشيطان ، كرَّسوا أوقاتهم لمطاردة العفاف والتقوى ، وتوطين المجون والهوى ، يعبثون بغرائز الشباب ويعملون على بقائها متوترة مضطربة كلما انصرفت إلى جد أزالوها عنه .

وكلما وقعت على لهو زيَّنوه لها ، وكلما ملَّت متعة عرضوا فنوناً تنفى السامة وتُغرى بالمزيد من العيب والسخف .

والغريب أنَّ هؤلاء أعلى صوتاً من دعاة الطُّهر والأدب.

بل إنَّ نصائح الواعظين إلى جانب الضجيج الهائل الذى يُحدثه في الجتمع أولئك المنحلون السفهاء تشبه وقع العصا في معركة تدمدم فيها المدافع والطائرات!!

وكثيراً ما أسير في الطرق العامة ، فأرى ما يُقذى عيون الأشراف والأطهار ، ويملأ بالكابة والحسرة كل نفس غيور على مستقبل هذه البلاد!

ما هذا الضيق البالغ في ملابس النساء ؟

لقد أسأل نفسى: كيف أمكن المرأة أن تدخل في هذا الثوب الملتصق بكل شيء في بدنها ؟

لا شك أنها انزلقت فيه بطريقة ما كما تدخل القدم في النعل الضيقة بعناء وحيلة . ولمن كل هذا التبرج؟ إنه ليس للزوج أبداً إن كانت هذه المرأة متزوجة فملابس البيت مجردة تماماً من كل هذا الإغراء اللعين . .

إنه للعيون النهمة ، والذئاب المتربصة ، ودافعي الثمن المطلوب . . .

نعم . . لهؤلاء وحدهم ، تعرية الظهور والنحور . ولف الأرداف حتى تتراقص في أثناء المسير . وتُثير الفتنة . وتُحرِّك الغرائز!

ورسالة الصحافة والإذاعة والمسرح والسينما هي تغذية ذلك الفساد، وتنميته حتى يطم ويعم، وحتى لا تفلت من خبثه قرية ولا مدينة، ولا ينجو من غائلته وليد ولا مُعَمَّر!... لحساب مَن ذلك الانطلاق الحيواني الشارد المارد؟

إنه - بداهة - ليس لحساب دين من الأديان ؟

فهل هو يتفق مع خصائص القومية العربية التي أعلنا أمام العالمين عودتنا إليها واستمساكنا بها؟ . . كلا . .

فإن للأعراض عند العرب قداسة ، ما خُدشت في جاهلية ولا إسلام .

الحقيقة أننا أمام جماعة من الناس كوَّنهم الاستعمار بأسلوبه الخاص .

ورمانا بهم كى يهدموا ما نُشيِّد ، ويردونا إلى الظلام كلما تلمسنا الطريق إلى الرقى النفسى والاجتماعي .

ولن يصح لنا نهوض ما بقى هذا الصنف المخنّث الواهن ينفث سمومه وينشر مباذله! والواقع أنَّ أنكى سلاح شرعه الاستعمار ضد الإسلام هو ذلك النفر من الناس الذين يحيون في مجال حدوده الأربع شهواتهم الدُنيا.

ويحق لإنجلترا وفرنسا وأمريكا أن تقر عيناً بما يكتب هؤلاء وبما يغرسون من أفكار وأهواء في مجتمعنا العليل .

إنهم ليسوا مسلمين ولا يهود ولا نصارى!

ولو كانوا عُبَّاد وثن ما ، لعرفنا لهم عروة يُربَطون بها ، أو حداً ينتهون إليه .

ولكنهم عُبَّاد الهوى ، وعُبَّاد الهوى تحكمهم غرائز السوء!

وما تنضبط غرائزهم إلا بمس العصا ووقع السوط.

﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَ لهُ هَوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴿ آَ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْشَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (١) .

هؤاء هم الخطر المخوف على مستقبل الأمة.

ومن ثُمَّ يجب أن نتيقظ لدسهم ، وأن نحتاط لعوجهم ، وإلا تعرض جهاد المصلحين للبوار ، وكيان الجيل الجديد للدمار!

إنَّ المرارة التي تنقطع غُصَّتها من حلوقنا ، سوف تبقى ما بقى هذا القطيع المهجَّن الذي صنعه الاستعمار الأجنبي والغزو الثقافي .

إنَّ هذا القطيع النكد يؤثر الإلحاد على الإيمان، يؤثر الفُحش على العَفاف، يؤثر السُكْر على الصحو، يؤثر المجون على الجد...

وقد أفلح الغرب في إشراب روحه البغض للإسلام والهزء بتعاليمه ، والذهول عن قضاياه والتنكر لأهله . . . .

وهل يطلب الشرك لحو الدين غير هذا ؟

وهل يجد لبلوغ مآربه أسرع من هذا الجند؟

لقد قرأت - وفى النفس أسف - كيف أنَّ مصلحة الشهر العقارى قررت اعتبار شهادة المرأة مساوية لشهادة الرجل فى توثيق المعاملات والعقود . وكيف استصدرت فتوى فى مجلس الدولة بهذا الحكم!!

ولستُ متحسراً لأنَّ حكماً من أحكام القرآن هُدِم فحسب ، بل لأنَّ المقدمات والأسباب التى سيقت بين يدى هذا التصرف الصغير لمصلحة الشهر العقارى تهيج النفس .

فأمين المصلحة - واسمه على ما أذكر «حسن»!!- يعتمد في فعلته تلك على القانون الفرنسي .

ويذكر بدقة وإجلال المصادر التى رجع إليها من ذلك القانون . وضرورة التزامها !! عجباً إذا تناول رجل فرنسى كأساً من خمر ثم غمس قلمه فى المداد . وصنع سواداً فى بياض فإن السطر الذى كتبه يصبح قانوناً مرعياً . .

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٤٢ - ٤٤ .



أما قول الله في كتابه: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَن تَضِلُّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا فَتُدَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَىٰ ﴾ [الأُخْرَىٰ ﴾ [١].

فهذا الوحى الإلهى دون تخليط الرجل الفرنسى!! يجب أن يوُخر!! بل يجب أن يُومل وأن يحل محله - في القداسة والإنفاذ - كلام القانون الفرنسي .

بل إنَّ أمين مصلحة الشهر العقارى - واسمه مرة أخرى «حسن» - يقول: إنَّ هناك رأياً بأن شهادة المرأة أوثق من شهادة الرجل!!!

وليس العجيب أن يزيغ امرؤ عن هدى الله . . .

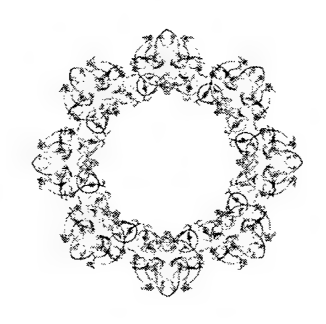
ولكن الغريب أن يقع هذا . في بلد مسلم . ومن رجل يُدفن - إذا مات- في مقابر المسلم . . . .

والغريب أنَّ الصحافة أخرجت هذه المأساة إخراجاً يليق برسالتها .

فهذه تتندر بأنَّ المرأة نصف الرجل في الشهادة وتُخرِج لسانها لهذا الحكم.

وهذه تعتبر المساواة . التى هُدى إليها رجل «الشهر العقارى» تقدماً يستحق التنويه . وهؤلاء وأولئك . من ضحاياً الإدمان والذهول . يريدون أن تدوخ الأمة معهم وأن تنحدر إلى هاويتهم .

ثم لا بأس من تسمية هذه الاستجابة الكاملة للصليبية الغربية تحرر وارتقاء . .



(١)البقرة : ٢٨٢ .

## ضبطالنفس

العكوف على اللذائذ ، ومطاوعة الأهواء ، وإجابة الرغبات الدنيا ، أمراض تصيب الأم في عصور الانحلال وتُعرِّضها للهلكة ، فهي نُذُر الفناء ودلائل إدبار السيادة .

ولقد لوحظ من استقراء التاريخ أنَّ الحضارات الكبرى لم يقتلها إلا الترف ، وأنَّ الأم العظيمة لم يهلكُها إلا البطر ، وأنَّ ترك الناس يرتعون في الشهوات رتع السوائم لن يجر في أعقابه إلا البوار العاجل ﴿ وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

لذلك حرص أولوا النُهَى أن تشيع في الجماهير أخلاق الجندية ، وتقاليد الخشونة وأن يتعلموا أخذ الحياة من جوانبها الصارمة ، ونواحيها الجادة .

كما اجتهدوا أن يبتروا من المجتمع مظاهر الاسترخاء والتخنث ، وأن يمنعوا استرسال النفوس مع أسباب اللَّهو والعبث .

فإنَّ شباب الأمة يتجدد ما بقيت تحترم العمل ، وتتحمل التعب ، وتصدف عن المعاصى ، وتعاف الغرام بصنوف المتع ولو كان من الحلال .

فكيف لو جاءت من الحرام ؟

إنَّ هناك خلالاً من الطراوة تُفقد الأمم عافيتها لو تسربت إليها .

وإذا كنا الآن في فترة بناء لتاريخنا الحديث وعهدنا الجديد . . فيجب أن نسد الأبواب أمام هذه الخلال المبيدة ، وأن نصد أصحابها عن المضى في غوايتهم . . حتى نحتفظ بحياتنا ، ونصون مستقبلنا .

ولا شك أنَّ ألد أعدائنا . وأخطر الناس على نهضتنا . أولئك الذين يُزَيِّنون الرذائل للشبان ، ويهيجون لدمائهم حب الجريمة ، ويُصورون الحياة لهم على أنها غرائز يجب إشباعها ، وفرص يجب انتهازها ، وحرية ليس عليها قيد ، وانطلاق لا يهدأ عند حد . .

فمَن للمشقات بعدئذ يحملها؟ ومَن للتضحيات يقدمها؟ ومَن للمروءات يصنعها؟

<sup>(</sup>١)الزمر: ٢٦ .

ومَن للبطولات يقوم بها؟ وهل تنهض أمة إلا بهذا كله ، إن الله يقول لداود : ﴿ وَلا تَتَبِعِ الْهُوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ( ٢٦٠ ) وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنَ الّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ للّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ( ٢٧٠ ) أَمْ نَجْعَلُ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسدينَ في الأَرْض أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ (١)

هيهات أن يستوى الفريقان.

ويستحيل أن تفلح أمة استثقلت مطالب المجد واستمرأت مزالق الرجس.

ويستحيل أن تنهزم أمة تغلَّبت على مطالب الشهوات وتهيأت لتكاليف الواجب.

ونحن إذا نظرنا حولنا . . وجدنا الأمم التي تنشد الحياة الكريمة تأخذ لهذه الحياة أهبتها .

فهى تغرس فى بنيها حب الخاطرة ومواجهة الصعاب ، وهى تُزيِّن لهم الأعباء الثقال ، ثم تحشدهم لها بالغدو والأصال .

وهي تكره لهم سقوط الهمة ، وضعف الوسيلة ، ومحاقر الأمور ، وانتهاب اللذائذ .

بل هي ترسم لهم سياسة التقشف ، وتضع مناهج الخشونة .

ثم تفرض على الشباب والشيوخ جميعاً أن يلتزموها .

ومما يستحق التنويه أنَّ الهند حرَّمت الخمور ، وحظرت تناولها ، مع أنَّ ديانتها لم تُشرِّع ذلك .

ولكن القوم تطلعوا إصلاح شئونهم . وإقصاء مظاهر الحيوانية عن نهضتهم ، كى تسير على صراط مستقيم .

فصنعوا هذا الصنيع الجيد، وضمنوا به سلامة عقولهم وأبدانهم، وبقاء أموالهم بين أيديهم .

والحقيقة التى نُذكِّر المسلمين بها: أنَّ الأمة التى تألف قرب المتع. وتجزع من سياسة الحرمان إذا فرضتها ظروف طارئة. أمة لا تستحق الحياة، ولن تجد لها بين الأحياء مكاناً...

<sup>(</sup>۱) صورة ص: ۲٦ - ۲۸ .

وأنَّ الشباب الذين تستهويهم أحاديث الشهوة . ولا تستهويهم أحاديث الجد ، هم شباب لا خير فيهم ، ولا تعويل عليهم .

لقد كان من خُلق العرب الأوّلين أن يطووا بطونهم ويكظموا على رغباتهم إذا واجهوا عدواً أو خاضوا حرباً . ومن ثَم يقول قائلهم :

قوم إذا حاربوا شدوا مأزرهم عن النساء ولو باتت بأطهار

فكيف نرتضى لأنفسنا - والأعداء من كل جانب محدقون بنا - أن نتشبع من الكماليات ، ونستكثر من المرفهات ، ونتصايح لفقدان ما لا قيمة له . بل ما لا بأس علينا من تركه إلى الأبد ؟

فى «عيد الفطر» انشغلت الحكومة بتدبير المال من العُملة الصعبة كى توفر أنواع النُقُل والسمك المجفَّف للناس .

فلِمَ كل هذا؟ . وما قيمة صيام لا يكف أصحابه عن هذه الشهوات . ولا يُعلِّمهم الرضا بما في أيديهم ، والزهد فيما سواه ؟ . . .

وفى «عيد الأضحى» تُذبح ألوف الخراف ليلة العيد .

وهذا لحم لا نُسُك فيه ولا عبادة ، وإنما هو تهيؤ لإسراف في الأكل ولتخمة موجعة وحرمان للفقراء ، وخلق لأزمة في اللحوم ما أغنانا عنها .ومتى يحدث ذلك كله ؟

يحدث وحرب الإبادة تدور رحاها في ربوع الجزائر المتخربة ، وبين مغانيها المعطلة ، وعلى ثراها المبلل بدماء الشهداء .

يحدث والعصابات الإسرائيلية توطد أقدامها في الأرض المقدسة ، وألوف المسلمين مطرودون من دورهم ، مفجوعون في يومهم وغدهم .

إنَّ أحزان المنكوبين من أهل الإسلام تعترض مباهج الأعياد كما تعترض ظلمات الخسوف والكسوف أشعة الشمس والقمر .

وهى إن أوحت بشىء فبالعزوف عن اللَّهو واللَّعب. والتمرس بحياة الكفاح والمصابرة ، والصيام الطويل عما يستمرئه الفارغون . وخالوا البال .

خصوصاً إذا كانت مواد العبث المشتهى من صنع الذين استباحوا حمانا وأرخصوا حرماتنا . ألا ما أحقر السرور يجيئ وليد غفلة عن الحقوق المقدسة ، أو ذهول عن الواجبات الكبار .

وليت شعرى كيف تهنأ الأيام ، وصوت الباطل يحاول طمس قضايانا ، وصريخ المجاهدين يذهب في الفضاء ولا من مجيب . وصدق القائل :

صياماً إلى أن يقطر السيف بالدم وصمتاً إلى أن يصدح الحق يا فمى !! أفِطر وأحرار الحمى في مجاعة وعيد وأبطال الجهاد بمأتم؟

\* \* \*

إنَّ أحدَّ سلاح في يد الأمم الناهضة هو زهدها في أسباب الترف وإلفها أسباب الخشونة ، واكتفاؤها بالقليل الذي تنتجه وتملكه ، واستغناؤها عن الكثير الذي تستورده وتتلمسه من أيدى الآخرين أعدائها .

خصوصاً إذا كان الأخرون أعداءها.

ماذا كان يخسره المسلمون لو أنهم لم يُطعَموا السمك المجفف، وقد اشترى لهم بالعملة الصعبة من فرنسا ؟ . . .

يخسرون العفاف والقوة ؟ يخسرون الصلابة وضبط النفس ؟

أهذا هو ما أفطروا عليه بعد صوم رمضان ؟ . . .

ألم يعلموا كيف صام «غاندى» وكيف علَّم قومه لبس الخشن من الثياب وأكل الغليظ من المطاعم ؟ .

وما هي إلا جولة حتى اهتزت قوى الاستعمار أمام تجرد الرجل الضعيف . . .

الرجل الذي مَلكَ معدته فشغلها بما يريد ، ومَلَكَ جلده فكساه بما يريد ، فكانت العُقبَى أَنْ مَلَكَ أمره كله :

لقد صام هندى فروع دولة فهل ضار علجاً صوم مليون مسلم؟ تجسم عن أوطانه صوم عامد فجشم أوطان العدا صوم مرغم وخلى بلاد الظالمين بلاده تضيق بجيش العاطلين العرمرم وألقى على منشستر ظل رهبة يضج بأسياج الشقاء الخيم

أهاب بآلات الحديد فعطلت وشل دواليب الرخاء بصرخة كساها نسيج العنكبوت وكم كست

مصصانع كانت جنة المتنعم أدارت دواليب القضاء المحتم جسوم البرايا بالقشيب المنمم

\* \* \*

جـــباير أبدان وعــقل ودرهم من الفـــقــر ياللظالم المتظلم فيالك من عان لديه تصاغرت وراحت ملوك المال تشكو ببابه

نعم . . هذه والله طريق المجد وخطة الفوز .

وما يستطيعها إلا مَن حبس شهوته ، وأظهر عفته ، وأبدى غناه ، وكبت فاقته . فأما الذين يهرعون حيث تطلبهم الشهوات الطارئة ، والنزوات العابرة فلن يكونوا إلا عبيداً . على أمثال هؤلاء يعيش المستعمرون في الأرض . . .

من التدليس في شرع الحرية أن ننقلها من ميدان العقل والضمير إلى ميدان الغريزة والهوى .

إنَّ الحرية في الميدان الأول ارتقاء إنساني .

أما في الميدان الأخير فهي ارتكاس حيواني .

والعالم إذا كان قد طفر في نواحى المعرفة ومظاهر القوة فبحرية العقل لا بحرية الشهوة . . والعالم إذا كان مهدداً بالرزايا والمخازى فبالحرية الأخرى أى الحرية الحيوانية الدنيئة . فيجب أن نُفرَّق بين نوعين من الحرية يحملان عنواناً واحداً .

ولكن بين حقيقتهما بُعْدَ المشرقين . .

وقد نقل إلينا الغزو الثقافي كلمات مريبة لها ظاهر يومئ إلى الحرية العقلية .

بَيْدَ أَنكُ لو بحثت في باطنها ما وجدت إلا حركة الغرائز المريضة تريد لتتنفس كيفما اتفق ، في غير مبالاة بدين أو شرف .

والدعوة إلى محاربة الكبت قد تبدو في ظاهرها إنماء للخصائص النفسية ، وتفتيقاً للمواهب الذهنية . غير أنَّ الأفواه التي نطقت بها والأساليب التي مشت معها كشفت عن سعى حثيث لتجرىء الأجيال الجديدة على فعل ما يحلو وترك ما يثقل .

ويستحيل أن يكتمل فرد قرَّر أن يبنى سلوكه على فعل ما يلذ وترك ما يؤلم . ويستحيل أن تقوم جماعة على مثل هذا الفهم المعلول .

وفى هذه المرحلة من تاريخنا بالذات يجب أن نوطد النفس على تحمل الآلام ، ونبذ اللّذائذ ، أي على كبت طويل .

إنَّ الإسلام لا يحتقر الغرائز الإنسانية ، ولا ينبغى أن يُظن هذا بتعاليمه بعد ما حصَّل جزءاً من الثواب الأخروى المحفوف بالرضا يقوم على إرضاء هذه الغرائز حتى تقر وتسعد . . .

ولكن الإسلام يريد أن تملك نفسك ، لا أن تملكك نفسك .

وأن تكون إنساناً سيداً يحكم رغباته ، لا إنساناً تافهاً تحكمه رغباته .

﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلاً عَظيمًا ﴾ (١).

فإذا نجحت في امتحان الرجولة قدَّمت لك رغباتك مكافأة تستحقها وتكرم وأنت تنالها . أما الذين يسقطون فليس لهم في الدنيا إلا الحرمان ، وليس لهم في الآخرة إلا الحرمان . . . .

بعض الناس يحقر الشيء إذا فاته الحصول عليه ، فهو يُهوِّن من شأنه ، ويغض من قَدْره على طريقة الثعلب الذي عَزَّ عليه عناقيد العنب فرجع يقول : «إنه عنب حامض» . . . .

على هذا المنوال رأينا مَن يبخس الفضائل حقها لأنه عجز أن يكون فاضلاً ، وفشل في أخذ نفسه بعزائم الخير ومعاقد الكمال . .

لقد رجع يذم الصدق ، لأن مقاومته لشهواته انهارت .

فهو يبغى أن يجعل من الاستسلام للشهوات قانوناً عاماً ، وأن يغرى غيره بالسقوط السريع أمام وساوس الشيطان ، لأنه هو سقط على عجل . .

<sup>(</sup>١) النساء : ٢٧ .

ونحن نستغرب هذا المسلك!!

أكل مَن عجز عن الصدق في القول والعمل ، يُقبل منه تسويغ الكذب ، وتحريض الناس على الإفك؟

أكل مَن كسب سيئة وأحاطت به خطيئته ، يُقبل منه أن يسخر من الحسنات ويباهى بالمنكرات؟ كلا . . كلا .

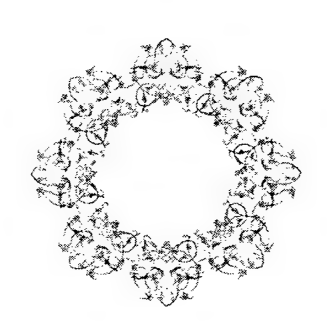
يجب أن نعرف للفضائل قدرها . وأن نُدرب الشباب على ارتباط بها ، وأن نخرس هذا الصياح الملعون بإباحة المتع الحرام ، والتهاب الملذات المشتهاة . .

وبذلك نبقى أمة تعرف رسالتها وتحظى بعناية الله ، واحترام الناس.

أتدرى أين تنساق الأمة الإسلامية مع هذه البهيمية الطافحة الباحثة عن اللذة أبداً ؟

أتدرى كم ننفق؟ وكم يكلفنا إشباع هذه الطبائع المعلولة؟

لا أجد أفضل من كلمة بارعة للشيخ «محمد على الزغبى» كتبها يدعو إلى تأميم «النفط» نثبتها في المقال التالي:



## ملوك وأمراء وشاهات الذهب

لقد ثبت لساهرينا ومحققينا ، أنَّ الدول الطامعة ، الشرهة المحتكرة اختلست من ثرواتنا عام ١٩٥٥ فقط ، مايساوى ربحه خمسمائة ألف مليون دولار أمريكي (١) .

وقد تضاعف فيضان الآبار، وعُرفت آبار جديدة في برنا وبحرنا.

فتضاعف الربح هذين العامين ، وأصبح تسعمائة ألف ملبون دولار على الأقل!

هذا سوى مايختلسه المستعمرون من مناجم الذهب والفضة والكبريت.

أيها العربي المسكين ، هل طاف بخيالك هذا الرقم الجنوني؟

هل لدى أطفالك من حَبِّ القمح ، مايساوى هذه الملايين؟

هل عرفت أنَّ مايحاول «أيزنهاور» ابتياع قلبك به هو جزء من ملايين مما اختلسه من ديارك؟

هل علمت أنَّ نصف هذا الربح ، أو ستين من المائة منه يُقَسَّم ستين سهماً ، لتأخذ «المملكة العربية السعودية» أربعة وعشرين ، و «الكويت» خمسة عشر .

وكل من «العراق» و «إيران» تسعة و «قطر» اثنين و «البحرين» واحداً . . هل تصورت خطر هذه المبالغ؟ هذا سوى عائدات الذهب والفضة والكبريت .

لاأريد إذهاب وقتك بعمليات حسابية .

يكفى أن تعلم أن المستعمرين أنصار الشركات ، لا يعطون هذه العائدات إلا لمن لا يعبد سواهم .

بل إنَّ إعطاءها مشروط بعدم إنفاقها في حقل يعود على ديارك بصالح عام ، لاسيما الاستعداد والتأهب لجولة ننال بها من «اليهود» بعض ثأرنا .

حسبك أن تعلم أنَّ مايسلبونه من ديارك هو شريان أجسادهم ، ونور عيونهم ، وينبوع حياتهم .

<sup>(</sup>١) رسالة الثروة المعدنية للدكتور سعيد محمد عودة ، ص٩ .

وأنَّ أساطيلهم التي تهدد، وملايينهم التي تبتاع قلبك، وراياتهم التي تحاول الارتفاع في سمائك، قائمة على تلك المسلوبات!

وهل تعلم كم حاكوا من المؤتمرات للاستئثار بما لايزال كامناً في ديارك؟

### -كلوا واشربوا ولا تستعدوا لعدوكم:

أجل . إنهم يتكرمون بفتات من هذه المائدة ، على ملوكنا وأمرائنا وشاهاتنا ، ويشترطون عليهم عدم إنفاق درهم منها في سبيل مناهضة إسرائيل . بل يشترطون عليهم إنفاقها في مايثلج قلب المستعمر والشيطان .

ولو أنفق هؤلاء في مايعود بخير على هذا الوطن الكبير ، أو وطنهم المحدود ، لودعهم الحظ وفارقهم مايستمتعون به .

### - الأسرة المحظوظة!!

إنَّ الأسرة المالكة ، أو الحاكمة بأمرها (طبعاً بتوجيه المستعمر واستمداد السلطان منه) تحتفظ من عائدات النفط براتب معلوم ، لكل مولود .

بل تتخذ كل أميرة من هذه الأسر ، وكيلاً لأموالها يدعى «وزير مال الأميرة» .

إن صاحب «ألف ليلة وليلة» و «السندباد البحرى» لم يستطيعا تخيل هذا!

أما كبار الموظفين (وهم من الأسر المحظوظة فحسب) فلهم راتب سوى راتبهم العائلي ، ولكن خازن المال الذي لادفتر عنده ، مكلف بتسليم مايطلبون .

لا عجب . . فهذه الأسر تنفذ منهجاً رسمه المستعمر ، الذي خنقها في بحر من الذهب ، وجعلها تدرك أن بقاءها ووجودها ، موقوف على بقائه ووجوده .

ليت قومي يعلمون . . .

أنَّ ماتنفقه هذه الأسر في عام واحد وفي سبيل العار ، كاف لتمويل السد العالى ، بل كاف لإعادة الأمة العربية أعز مما كانت أيام عمر بن الخطاب .

ليتهم يعلمون أن ما ينفقه أحد حاشيتهم ، يغنينا عن المساعدات المسمومة ، التي يستتر بظلها المرحبون بمشروع «أيزنهاور» .

ليتهم يعلمون أنَّ أنصار الشركات ، شراع يدفع سفينتنا لما فيه حتفنا ، وخنجر يقتطع من جسمنا أقوى وأنشط أعضائه ، وغل في عنق نهضتنا ، وجرثوم في غدير سعادتنا .

ليتهم يعلمون أنّ الأموال لاتنشل من ضيق ، ولاتُفرِّج عقدة كارثة ، إلا إذا أنفقت منها ثمن كلب \_ على الأقل \_ يخيف اللصوص وينبِّه صاحب البيت!

ليتهم يعلمون أنهم يعيشون في دائرة من ذهب . ضربها الذين يستنزفون الكنوز ويكبتون الشعور .

على أننا \_ والحق يُقال \_ لانتفق مع الأحرار الذين يطلبون من المسرفين الاقتصاد . . إنهم لا يستطيعون الاقتصاد مهما حاولوه ، لأنَّ كل مايناله شخص من مال الأمة دون أن يقدم لها تعباً وجهداً . هو مال خبيث .

والخبيث \_ كما يقول الإمام على \_ لا يُنفق إلا في السرف!

وهكذا تنفق بعض هذه الأسر مايدنيها من تخمة الموت ، وتضع مابقي أمانة في صناديق : «الثعلب الأمين والثعبان التقي»!

نعم . . إنَّ مااعترف به الثعالب والثعابين كحصة للكويت \_ مثلاً \_ مئة مليون جنيه إسترليني .

ولكن الثعالب والثعابين الذكية الواعية الشريرة . . لاتدفع تلك القيمة كاملة للكويت . إذ تخشى أن تنسى الأسرة المحظوظة ، الشروط والوصايا المقدسة ، وتنفق جزءاً ضئيلاً في صلاح مستقبل الكويت .

ولذا تُعطى رب الأسرة المحظوظة وحاشيته وأسرته وبطانته ، ومَن أتقن فن البصبصة ، ثم تضع مافاض أمانة في صندوقها .

وما أشد أمانة الثعالب والثعابين!

أجل أمانة ، إذ لعائدات «الكويت» و«قطر» و«البحرين» لجنة مؤلفة من ثلاثة إنجليز (طبعا ذوى أمانة مثل كل الإنجليز اليهود) .

مركزها المدينة المقدسة «لندن» عاصمة التيجان ومزرعة الجلالات والسمو والسعادة وبقية الألقاب . .

ووظيفتها توجيه جميع الذين بيدهم العائدات ، للإنفاق بطريق لايعود على عربى أو مسلم إلا بجرعة سموم!

لعَمرى ، هل تستطيع الأسر المحظوظة ، مخالفة الشروط والوصايا؟

وكيف تستطيع ، وقد أقامت الثعالب والثعابين لكل فرد من تلك الأسر أخصاماً ومعارضين ، لتهدده بالتنكر له إن خالف توجيهها؟

أما ماتُنفقه لجنة الأمناء على مناطق النفط من أسهم العائدات ، فيتولى إنفاقه مستشارون إنجليز ، ينفقون لصالح المنطقة العامة ماينفقه العدو اللئيم ، لصالح عدوه الغافل .

وهكذا بوركت أموال الإمارات الجمدة.

فأصبح للكويت وحدها في مصارف لندن نحو سبعمائة مليون جنيه إسترليني . رحم الله الفقير المعدم الذي يتمنى لو وجد أتاناً أو نعلاً .

ورغم هذا يمسح شاربيه قائلاً: «لى مال محفوظ عند الأمناء ، لو شئت لأصبحت ثرياً» .



## الكبتبين أدب التربية ومناهج الانحلال

كثر الحديث بين المثقفين عن أضرار «الكبت».

وأخذ المشتغلون بشئون التربية يعالجون علل الأجيال الحديثة على أنَّ «الكبت» سبب مانرى بها من انحراف.

ثم استقر الرأى \_ أو كاد \_ على أنَّ محاربة الكبت لابد منها لبناء مجتمع سليم ، وإيجاد حياة بعيدة عن العُقد والالتواءات .!

ونحن نريد أن نناقش هذا الكلام ، وأن نتعرف الحدود التي ينتهي إليها ، والمعاني التي تكمن فيه .

إنَّ الكبت هو حبس الرغبات التي تجيش في النفس ، وإيصاد المنافذ أمامها حتى الاتجد متنفساً تخرج منه .

ولاشك أنَّ كف النفس عما تهوى أمر يصعب عليها وتحس معه العَنَت! فكيف تعالَج هذه الحال؟ أتعالج بإرخاء العنان لها وإجابتها إلى كل ماتريد؟ يبدو أنَّ ذلك هدف بعض الناس!

فالأسلوب المقبول لديهم في «التربية» ترك النفوس على سجيتها ، ومنح الغرائز حرية السكون والحركة لتخط لنفسها المسلك الذي تحب دون حذر أو ضغط أو اعتراض . .!!

ولايسعنا إلا أن نتساءل: إذا كان هذا برنامج «التربية» الرشيدة فما يكون برنامج «قلة التربية»؟؟

إنَّ علماء النفس عندما شرحوا ناحية السلوك في الغرائز الإنسانية قالوا: «يمكن أن يُغَيَّر مجرى الغريزة في نزوعها الأخير، إما بالتسامي، أو بالتعديل، أو بالكبت».

ويقصدون بـ «التسامي» ربط الغرائز بمثل عليا تهيج لها وحدها وتخمد عند فقدانها .

ويقصد بـ «التعديل» إشباع الغريزة بمظهر فيه العوض عما تبغى لأنَّ حاجتها الأصيلة لايمكن قضاؤها .

فإن عَزَّ هذا وذاك فليس إلا «الكبت» . . .

فنأخذ مثلاً «الغريزة الجنسية» . . إنها حقيقة لايمكن تجاهلها .

وتطلع البَشر إلى إشباعها بالحق أو بالباطل ، من الحلال أو من الحرام أمر مفترض ، ولابد أن يُحسب حسابه . . فما العمل؟

الحل الذي ارتضاه الله ، واستكانت إليه الإنسانية هو الزواج .

وهو اللون الوحيد من السلوك الذي يُقبل في إجابة هذه الطبيعة العامة .

فإذا لم يتيسر هذا الحل ، فهناك التسمى بالغريزة .

ويقضى هذا التسامى بمنع صنوف المثيرات التى تعترض الشباب وتستفز الشهوات النائمة استفزازاً، وتزين لها السقوط تزييناً.

ثم شحن أوقات الفراغ بصنوف من الشواغل المعنوية والأعمال المادية والأعباء الحيوية.

ثم إمتاع هذا الشباب بفنون التسلية الرفيعة التي يتبدد فيها لهب الغرائز وتخف حدتها إلى أن يُستطاع تيسير الزواج ، وتقريب الحل الذي ترى فيه النفس ريها الكامل .

قد يُقال: ليس فيما قلته كبير فائدة!

فلا الزواج بميسور ، ولا هذا التسامى بمغن ، وسيصير الشباب ـ حتماً \_ إلى الكبت الذي يُفسد أخيلتهم ويُمرض أمزجتهم!

وهذا الكلام ينطوى على مغالطات فاحشة.

فإنَّ الكبت عنصر لابد منه في كل تربية سليمة .

والقول بأنَّ النفس تُجاب إلى كل ماتشتهى لايمكن تعميمه لا في عالَم الإنسان ولا في عالَم الإنسان ولا في عالم الحيوان.

هب رجلاً أحب زوجة أخر.

أيُنصح بمعاشرتها تجنباً لآلام الكبت؟ أم يُقال له: الزم حدود العفاف وضوابط الأدب واكظم على مافى نفسك من اشتهاء حرام!!

إنَّ الكبت يكون فريضة دائمة \_ مادامت الحياة \_ إذا تطلعت النفس إلى مايستحيل تحقيقه ، ويكون فريضة موقوتة إذا عرضت ظروف خاصة .

وتصوير الكبت على أنه مثار كل عوج كذب على العلم.

وإغراء الأولاد على الاسترسال مع جماح الهوى ، أو مع حرية الإرادة \_ كما يقولون \_ لن يخلق جيلاً محترماً من البشر ، بل سيخلق أجيالاً واهنة العزيمة ، سريعة إلى الجريمة ، لانفع منها ولا خير فيها .

#### \* \* \*

نحن نعرف أنَّ الحرمان الدائم له معقبات سيئة ، وأن إعلان الحرب على الغرائز البَشرية \_ بُغية استئصالها \_ يتبعه رد فعل شنيع .

ذلك أنَّ الله لم يخلق هذا لغرائز لتُكبح وتموت ، بل لتحكم وتؤدى وظيفتها في الحياة على صراط مستقيم .

ومن قديم عرف «علماء التربية» أنَّ التوسط هو الفضيلة.

فإن كانت البطنة شراً ، فلن يكون الجوع خيراً .

ورياضة النفس بالتجويع ربما كانت أسوأ في عقباها من البطنة كما قال البوصيري:

واخش الدسائس من جوع ومن شبع فرُبَّ مخمصة شر من التُخَرِم ولكن الذي قال عند الله المنافي التخويف من آثار الكبت قال:

والنفسُ كالطفل إن تُهمله شَبَّ على حُبَّ الرضاع وإن تفطمه ينفطم وقريب من هذا قول الشاعر:

والنفسس راغبة إذا رغّبتها وإذا تُردُّ إلى قليل تقنع!!

والكبت فى أحوال كثيرة قد يكون تسليط الإرادة البصيرة على طبيعة عمياء ، أو الإيثار العالى على الظلم والخطف ، أو تغليب العدالة والحرمان على الظلم والخطف ، أو الشرف والكرامة على الدنايا العاجلة!!

فكيف يُعاب الكبت في هذه المواطن كلها ، وكيف يزعم زاعم أنَّ إنشاء الأجيال الجديدة يجب أن يُراعَى فيه عدم الكبت؟

أخشى أن يكون عدم الكبت هذا أقصر طريق لخلق طوائف من الأنعام لاطوائف من الأنام!!!

إنَّ الرجل يقف في ميدان القتال فيهيج في دمه حب الحياة ، ويود لو نجا من منظر الموت الكالح .

أفنقول له: لاتكبت هذه المشاعر؟

أم نقول له: دُس هذه الهواجس تحت قدميك واثبت ولو فقدت الحياة ، واقتد بالأبطال الذين يقنعون أنفسهم في هذه الجالات بذلك الرد الوحيد؟ . .

أقول لها إذا جشأت وجاشت مكانك تُحمدي أو تستريحي!!

إنَّ الحملة المجنونة على الكبت أوجدت شباباً طرياً ورجولة زائفة لا صبر لها على شيء . وأوجدت منطقاً يستبيح كل شيء بحجة الحاجة فحسب!!

وفى ميدان الغريزة الجنسية رأينا تعمد خلط الرجال بالنساء في ظروف مريبة وملابسات سيئة . . لماذا؟ منعاً لأضرار الكبت!!

وليت شعرى لماذا نُحرِّم على الإنسان سرقة «بدلة» يشتهيها ، ولا نُحرِّم عليه سرقة عرض يلغ فيه بالباطل؟

إذا كانت الحاجة حُجَّة محترمة مقبولة لأن «الكبت» وخيم العاقبة ، فلماذا لا يُعمم هذا المنطق في شئون الحياة كلها ، بدل وقفه على الناحية الجنسية وحدها؟

إنَّ أخذ النفس بالشد واجب في ظروف لاحصر لها .

وتكليفها بحمل المشاق وتجرع المر ، واحتمال الصعاب هو السبيل الوحيدة لإحراز النجاح وبلوغ القمم .

وتاريخ العظمة الإنسانية في شتَّى الميادين هو \_ في الحقيقة \_ تاريخ لسلسلة من الكبت الموصول، والتعب المستمر، والتضحيات بالرغبات العاجلة!!

وانظر إلى هذى الأبيات من حكم العرب:

يقولون: هذا مورد. قلت: قد أرى ولكن نفس الحرتحتمل الظمأ!

\*\*\*

بصرتُ بالراحة الكبرى فلم أرها تُنال إلا على جسر من التعب

\*\*\*

لايُدرِك الجهد إلا سيد فطن لما يشق على السادات فعال

\*\*\*

فجاشت إلى النف\_\_\_\_ أول مرة فردت على مكروهها فاستقرت

والواقع أنَّ الإسلام لم يكن بدعاً في شق طريق الإيمان وسط زحام من الأهواء المغلوبة والشهوات المكبوتة .

نعم . . وسط الجهاد الصارم والكفاح الدائم والبطولة التي تهزم وساوس الشر وهواجس الإثم بسلاح من تقوى الله وحسن مراقبته .

ولذلك يقول الرسول عَيْنِهِ : «حُفَّت الجنة بالمكاره وحُفَّت النار بالشهوات».

الجنة المحفوفة بالمكاره ، وهي ككل قمة في ميدان العلم أو الأدب أو الحكم .

أو الحرب، أو الإنتاج.

لايمكن أن تنال بالدعة واللذة ، ولا أن تُدرك بما يرسمه السفهاء من محاربة الكبت وإطلاق الطبائع الحيوانية تعربد كيف تشاء .

كلا . . إنها تُنال بالعفاف والخُلُق والصبر .

ولا تُنال بغير هذا من رخاوة وطراوة وعدم كبت . . .

إنَّ الجيل الجديد المدلَّل الذي نشهد الآن تكوينه ، لا يصلح لدين ولا لدنيا .

وكيف يظفر بهذه الصلاحية من يجعل هواه قانوناً ومشتهياته تقاليد.

لالشيء ، إلا لأنَّ التربية \_ في نظره \_ يجب أن تبتعد عن أساليب الكبت والقلق والخوف والتعب؟

إنَّ التربية الصحيحة لابد فيها من تحمل الكبت ومواجهة التعب.

ولابد فيها كذلك من اقتران الرغبة بالرهبة ، واللَّذة بالألم .

إننا لانوصى بالعنف حيث يجب اللطف ، وما ينبغى الجنوح إلى الشدة مادام للتوجيه الرقيق مجال .

بَيْدَ أَنَّ القول بإبعاد القسوة عن ميادين التربية كلها أمر يصادم الطبيعة الإنسانية نفسها .

ونحن الآن نجنى العلقم من هذه الأراء المرتجلة أو المنقولة إلى غير موضعها .

ففى أسبوع واحد وقعت ثلاث جرائم بين قتل وشروع فيه!!

ارتكبها التلامذة ضد أساتذتهم الذين حاولوا منعهم من الغش في الامتحان!!

كيف وقع هذا؟

إنها نتائج محتومة لترك الحبل على الغارب.

إنها الثمرات التي لابد من جناها بعد ماتركنا شئون التربية لكُتَّاب الروايات الغرامية أو صُنَّاع المشكلات الجنسية ، أو نقلة الأفكار الأجنبية .

إنَّ الذين تَخرَّجوا من الكتاتيب القديمة أشرف نفوساً وأنبل طباعاً وألين عريكة وأمن على المصالح الخاصة والعامة من أولئك الذين خرَّجة هم الأساليب الحديثة ، وصنعتهم سياسة محاربة الكبت .

نعم . . كانت عصا الفقيه الجاد المؤمن أجدى من تدليل هؤلاء الذين مسختهم أفكار «فرويد» فما أحسنوا فهمها ولا أحسنوا تطبيقها .

ولقد تتبعت المقالات والتعليقات التي كتبها الصحافيون بعد مقتل الأستاذ على يد تلميذه.

فراعنى أنَّ أغلبها يتناول القضية المؤسفة ، وكأنه يعتذر للتلميذ القاتل أو يختلق لفعلته الأسباب المسوغة .

ومن أعجب ماقرأت قول «سكرتير المجلس الأعلى للفنون والآداب»:

إنَّ الكبت الجنسى هو سر هذه الجرائم . أى أنَّ هذا الشاب القاتل \_ وعمره ثمانى عشرة سنة \_ لو وجد فتاة يزنى بها ماغرز سكينه في عنق المدرس المسكين!!

وأنا لا أحكى هذا الكلام الفارغ لأناقشه . فالأمر أنزل رتبة من أن أتناوله برد .

ولكن الذي أدهش له كيف يُباح لكل مَن هَبَّ ودَبَّ أن يخوض في آفاق التربية بهذه الجراءة ، وأن يلطم وجوه المصلحين بهذه الآراء ، أو بهذه السخافات؟؟

إنَّ هناك كُتَّاباً ، حرفتهم الوحيدة حداء الغرائر السوء في بيداء الحياة .

يقوونها إذا ضعفت ، وينشطونها إذا كسلت .

فهل أولئك أمناء التربية في بلادنا؟

والله لو أن الامنا جاءت من قيود الكبت لبادرنا إلى علاجها وفك الناس منها ، لكن مصائبنا جاءت من فوضى الانطلاق .

فكيف يُعالج السكر بمزيد من الخمر؟

ألا فلنعد إلى رباط الفضائل، نحزم به أمورنا، ونوثق به شئوننا قبل أن يفوت الأوان.. ثم إنَّ انحلال العزائم تحت ضغط الشهوات المتاحة والرذائل المستباحة ، تبعه انحلال أخر في الأفكار والآراء .

أى أنَّ الميوعة الخُلُقية صحبتها ميوعة عقلية لاتقل عنها نُكراً.

فترى أحلاس اللَّذة الموجودة ، أو المنشودة ، مصابين بنوع من البلادة الذهنية يُسوِّل لهم الحكم على الأشياء بتخبط ظاهر وقلة اكتراث . . . .

أهو العجز عن التصور الصحيح؟

أهو الكسل عن دقة البحث وحسن الفهم!

ربما كانت العلة هذا أو ذاك . . . وربما كانت استواء الخطأ والصواب عند هؤلاء المرضى بقلوبهم وعقولهم .

فترى الواحد منهم لايهتم بتمحيص قضية ما من قضايا الدين والدنيا لأنه يقول: هَبْ النتيجة كذا أو كذا!! ماذا يعنيني . . . !

إِنَّ الذي يعنيه شبع بطنه ، وارتواء فرجه ، وفراغ باله .

واليوم خمر، وغداً خمر أيضا!!

والأجيال التي تُقاد من أهوائها ، كالدواب التي تُقاد من أرسانها ، لاقيمة لها .!

وأولى العلل في مجتمع من هذا القبيل التافه هي النفاق ، النفاق الخسيس المزرى .

الرجل يغشى هذا المجلس برأى ، ويغشى ذلك المجلس برأى آخر .

بل إنه تحت بواعث الرغبة والرهبة يُغيِّر رأيه في المجلس الواحد التماساً للرضا تارة واتقاء للسخط تارة أخرى . .

ومادامت الأفئدة خواء من العقيدة فإنَّ النفوس تتلون تلون الحرباء تبعاً للجو الذي يحتويها .

ولا أحسب الفساد السياسي والاجتماعي يطلب لنفسه أمثل من هذا الجو ليبيض ويفرخ .

وقد شاع النفاق في كل ناحية شيوعاً يبعث على الأسى.

بل لقد كثرت صوره حتى جعلت بعض الساخرين الظرفاء يتندر بطرافتها . وفي ذلك يقول الشاعر محمد مصطفى حمام :

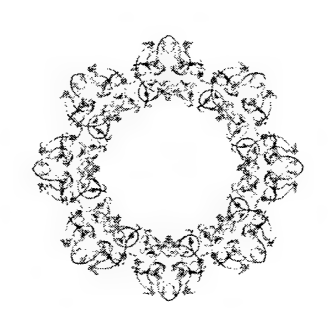
مادمت في جنة النفاق ولا تقارب ولا تباعد وضاحك الشمس في الدياجي وضاحك الشمس في الدياجي ولاتُحقِّقُ ولاتُحقِّقُ ولاتُحقِّقُ وقُلْ كالماً بغير معنى وقُلْ كالما بغير معنى ولا تُحاصم ولا تُحاصم ولا تُحاصم فائ شحص كاى شحص فائ شيء في شيء في شيء ونحن نعوذ بالله من جَنَّة النفاق هذه .

فاعدل بساق ومِلْ بساق ومِلْ بساق ودُرْ مع الشور في السواقي وداعِب البدر في الحاق وانسب شاماً إلى عراق وانسب شاماً إلى عراق واحلف على الإفك بالطلاق واستقبل الكل بالعناق واستسقبل الكل بالعناق بلا اختلاف ولا اتفاق مادمت في جنّة النّفاق

ونريد لأمتنا مجتمعاً يتسم بالصرامة والصراحة ، وتزدهر فيه أخلاق الإيمان وشمائل الرجولة . . . .

مجتمعاً يُحق الحق ويُبطل الباطل ، وينصر الفضيلة بقوة ، ويخذل الرذيلة بقوة . ولا يدارى في تقبيح الفسوق ، ولا ينكص عن تجبيه العابثين .

ويستحيل تكوين هذا المجتمع إلا من معالم الإسلام الذي يكبت الأهواء ويعرف المعروف وينكر المنكر . . .!!



### الخاتمـــة

#### \* كلمة صريحة:

ماذا يكسب الصليبيون من إصرارهم على السياسة الحاقدة التي انتهجوها ضدنا ، سياسة تمويت الإسلام ومخاصمة أهله؟

إنهم لم يكسبوا لأنفسهم خيراً ، ولا العالم استفاد من هذه الخطة الجائرة غير البغضاء وتواصل الحروب . .!!

لقد غبرت عليهم أربعة عشر قرناً وهم يفترون على الإسلام الكذب ، ويضعون أمام دعاته السدود ، ويُعملون في رقاب أهله السيف إذا أسعفتهم القوة ، وينسجون لهم الدسائس إذا أعجزهم الضعف .

فماذا جنوا بعد هذا كله؟

لا الإسلام مات ، ولا قرآنه باد ، ولا أمته هلكت .

حقاً . . إنَّ الهزائم في العصر الأخير خدشت كرامته ، وحطت مكانته .

لكن ذلك لم يلحق بالإسلام من غلب النصرانية عليه ، أو سبقها إياه .

وإنما لحق الإسلام من تفريط بنيه في حقه ، وغرورهم بطول انتصاره ، وسلامة مبادئه .

وهم مستأنفون سيرهم به لامحالة إذا تابوا من تقصيرهم ، وثابوا إلى رشدهم .

إنَّ سياسة تمويت الإسلام سوف تفشل برغم ماحُشدَ لإنجاحها من وسائل عظيمة .

ولن يكون حظ الصليبية الجديدة أسعد من حظ زميلتها القديمة ، وإن طال المدى .

ولو عَقَلَ الأوروبيون والأمريكيون لراجعوا أنفسهم ، وتراجعوا عن مظالمهم ، وانسحبوا \_ في هدوء وأدب \_ من بلادنا التي يحتلونها الآن ، ويغمرونها بأفكارهم الخاطئة ، وسلوكهم الشائن .

إنهم \_ في إصرارهم على قتل الإسلام مع مايريدون من سطوة الإلحاد في الأرض \_ يقدمون للشيطان أعظم العون ، ويمهدون الطريق لاستيطان الفجور ، واستكمال الباطل .

أيها الناس . . دعونا نؤمن بربنا وكتابنا ، ولكم دينكم ولنا ديننا .

لقد وصفتمونا بأننا خصوم المسيح \_ كذبتم \_ فما وقّر المسيح أحد مثل ما وقرناه .

والله يعلم ـ والدنيا تشهد ـ أنكم أعنتم اليهود علينا ، وفرشتم جثثنا لنعالهم ، وهدمتم دورنا لسكناهم ، وشردتمونا بالعراء لإيوائهم . . وهم . . . اليهود . . . الذين يقولون في عيسى وأمه ماتعلمون .

إن ضغائنكم علينا تعيى العقول.

ثم ماذا أيها الناس؟ زعمتم أنكم تحاربون الشيوعية لأنها كفر بالله.

فهلا هادنتم الإسلام أو تركتموه ينهض بواجبه في صون تراثه وذياد الإلحاد عن حقيقته . . .؟

إنكم لم تفعلوا شيئاً من ذلك.

إنكم أوهنتم قوى الإسلام ، حتى تأكد لنا أن انتشار الشيوعية فى الأرض أحب اليكم من بقاء الإسلام معافى ، ومن بقاء أمته موفورة .

إنكم \_للأسف \_ تكرهون الإسلام أكثر مما تكرهون الشيوعية ، وتتمنون الخبال والذل لأمته أكثر من أى شيء آخر . فِلمَ ذلك . . .؟

فى بلادنا الآن أمواج متلاحقة من تمرد الشباب ، وخلاعة النساء ، واطراح الفرائض ، ونبذة الصلاة والزكاة ، والجراءة على الله وحدوده .

فمن أين أتت هذه المفاسد؟

إنها من صنعكم أنتم.

من عواصمكم أقبلت ، وعلى أيدى رجالكم امتدت .

إن الكفر بالله ، والاستهانة بالوحى ، جاءا من «لندن» و «باريس» و «هوليود» قبل أن يجيئا من «موسكو» .

ونحن \_ ولله المنة \_ أقدر منكم على مطاردة الإلحاد الأحمر والأصفر بما بقى لنا من مواريث ، وماسلم لنا من عقائد .

وكلمة أخرى إلى المؤمنين الأيقاظ، والمكافحين الأحرار:

إن الصراع بيننا وبين الغرب لم يدخل بعد دوره الحاسم.

ذلك أنه طُرِدَ من أقطار شتى ، ولكن مخلَّفاته \_ وهي أخطر منه \_ بقيت تؤدى رسالتها ، وتكمَل مابدأ به وأعجلته الأيام عن اتمامه .

فاحذروا مخلَّفات الاستعمار .

احذروا هذا الصنف من الناس الذي احتل الغرب قلوبهم وعقولهم ، ولم يخرج منها إلى الآن .

احذروا هذا الصنف الذي يكره دينه ، لأن الغرب بغّضه إليه ويجهل تعاليمه ، لأن الغرب صرفه عنها .

ويثرثر بكلمات في الإصلاح ، وفي القضايا العامة ، لا وزن لها ولا قيمة ، لأنه بَبْغاء ، يحسن الترداد ولا يعقل شيئاً .

إنه عبد في صورة حر.

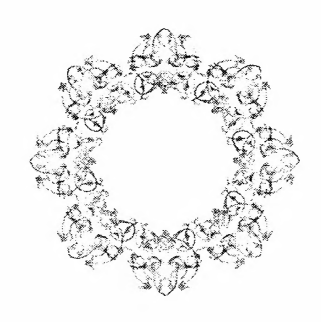
وذَنَب في سمت سيد.

وجاهل في إهاب متعاقل.

احذروا هذا الصنف وإنكم لواجدوه في كل مكان.

فى المهندسين ، والمحامين ، والأطباء ، والمدرسين ، وفى الصحافيين ، والمذيعين والموجهين ، بل كذلك فى نفر من علماء الدين .

إن التحرر الحقيقي أن نغسل بلادنا من أدران الاستعمار بعد أن جلى عن كل شبر فيها . وأن نستأنف القيام برسالتنا العتيدة في العالم دون عوج أو انحراف .



## محتويات الكتاب

| ٣     | قدمة الطبعة الخامسة                  |
|-------|--------------------------------------|
| ٥     | قدمة الطبعة الرابعة                  |
|       | التعاون بين الإسلام والمسيحية        |
| ١٤    | لتعاون بين الإسلام والمسيحية         |
| 37    | حكومات مسيحية لشعوب مسلمة            |
| 07    | .ئاب الحبشة تنهش الإسلام             |
| ٧٠    | يست الصليبية ولا الصهيونية ديانات    |
|       | اتجاه الصليبية الحديثة               |
| ٧٧    | تجاه الصليبية الحديثة                |
| ۸۷    | لإسلام طريد القانون الدولي           |
| 91    | رنامج للارتداد                       |
| ٩٨    | عنى انتشار الإسلام                   |
| ۱۰۷   | حول الخلافة الغاربة                  |
| 117   | تحقير الإسلام في بلادنا              |
| 171   | ضعاف الوازع الديني                   |
| ۱۳۰   | يوت العبادة                          |
| 121   | لموظف النموذجيليستنانيات             |
| 1 2 7 | صحافيون شرفاء                        |
| 171   | حول إصلاح قوانين الأحوال الشخصية     |
| ۱٦٧   | صحة مفتعلة ينكرها الدين والواقع      |
|       | ثقافة مهجورة                         |
| ۱۷۳   | نعليم دميم الوجه                     |
| ۱۸٤   | لجامع الأزهر                         |
|       | فيعالم الملذات                       |
| 1.0   | حب الدنيا وكراهية الموت              |
| 110   | لإذاعة والفن                         |
| 227   | جراثيم العفن الخلقي                  |
| ۲۳۲   | ضبط النفس                            |
| 749   | ملوك وأمراء وشاهات الذهب             |
| 724   | لكبت بين أدب التربية ومناهج الانحلال |
| 701   | لخاتمة _ كلمة صريحة                  |

## مؤلفات فضيلة الشيخ

# محتدالغنولي

- همـــوم داعيـــــة .
- و جـــدد حــياتك.
- 😙 مشكلات في طريق الحياة الإسلامية.
- 🚹 ســـر تأخـر العـــرب والمسلمين .
- وفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين.
- مع الله . . دراسة في الدعوة والدعاة .

- 🕡 نظــــرات في القـــرأن .
- الحق المرّ . . «ستة أجزاء» من ١٦−١٦ .
- ₩ معركة المصحف في العالم الإسلامي .
- الاستعمار أحقاد وأطماع.
  - **ن** في موكسب الدعسوة.
- ช التعصــــب والتســـــامــح .

- 📆 حقيقة القومية العربية.
- کیسف نتعامل مسع القرآن؟
- کنـــــوز مــــن السـنـة .
- الفسساد السيساسي في المجتمعات العربية والإسلامية.
- ت كفـــاح ديــن .
- جهاد الدعوة بين عجز الداخل وكيد الخارج.
- الإسلام في وجه الزحف الأحمر.
- 🚗 صيحة تحذير من دعاة التنصير.
- 🚗 مقالات (أربعة أجزاء) من ٣٦-٣٩ .
- عـقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعـلان الأم المتـحـدة .
- الجانب العاطفي من الإسلام.
- ع عسقسيسدة المسلم.
- کسیف نفسهم الإسسلام؟
- عن الإسلام.

احــصل على أى من إصــدارات شــركــة نهــضــة مــصــر (كــــــاب/ CD) وتمتع بأفــضل الخــدمــات عــبــرمــوقع البــيع www.enahda.com





## ووسوعة فضيلة الشيخ

محمد الغرائي

# على أسطوانات (



- أكثر من (75) كتابًا هي مجمل ما كتب الشيخ.
- أكثر من (175) ساعة صوتية وثلاث ساعات فيديو نادرة.
  - (بحث مميز ـ تصنيف موضوعي شامل).
  - (آراء وأقوال العلماء والمشاهير عن فضيلته).
- كتاب خاص يروى دقائق حياة الشيخ الخاصة الأول مرة بقلم أ/ محمد عبدالقدوس.
  - كُتيب توضيحي خاص عن فضيلة الشيخ ، والموسوعة في علبة أنيقة.

تم إعداد موسوعة فضيلة الشيخ محمد الغزالي على عدد (4) أسطوانات إخصص لكل أسطوانة منها موضوع بعينه يشمل كامل تراث فضيلته



الأسطوانة الرابعة

آراء ومواقف وأحداث



الأسطوانة الثالثة

المكتبة المرئية



الاسطوانة الأولى الأسطوانة التانية

المكتبة الصوتية



المكتبة المقروءة

تطلب من:

مركز التوزيع: 18 ش كامل صدقى - الفجالة - القاهرة ت: 5909827 - 5908895 مركز التوزيع:

ت: 03-5230569 فرع الإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)

050-2259675 :  $\alpha$ فرع المنصورة: 47 ش عبد السلام عارف

